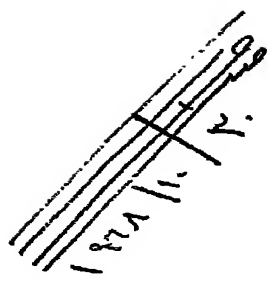




## المادية والثورة





جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الثانية

بيروت ، آذار ( مارس ) ١٩٦٦

جان بول سارتر

مواقف

٥

# الماريّة والثورة

دراسات فلسفية

ترجمة عبد الفتاح التيدي

مَنْشُورَاتِ دَارِ الْآدَابِ - بَيْرُوت

## الماديات والثورة

نقدني بعض الناس بسوء نية اني لم اذكر ماركس في هذه المقالة .  
لذلك اقول في تحديد ان نodziي لم يتعلّق بـكارل ماركس . انه موجّه  
نحو الماركسيّة الاسكولائيّة ( الشبيهة بمدرسة المصور الوسطي المسيحيّة )  
في سنة ١٩٤٩ . أو انه موجّه اذا شئنا إلى ماركس خلال الماركسيّة  
الستالينيّة المحدثة .

### ١ - الاسطورة الثورية

شباب اليوم غير مرئاً . شباب اليوم من الرجال الذين لا يعترفون  
لأنفسهم بحق أن يبقوا شباباً . ويجري كل شيء كاً لو كان الشباب  
ظاهرة خاصة بفصول المدارس فوق كونه عمراً من اعمار الحياة . ينظر  
إلى الشباب كاً لو كان امتداداً استثنائياً للطفولة أو وقف تنفيذ اللامسؤولية  
المنسوبة إلى إبناء الأسر . أما العمال فيعبرون بغير مرحلة انتقال من المراهقة  
إلى عمر الرجال . ويفيدوا أن عصرنا الناتج عن تذويب البورجوازيّات

الاوروبية يذيب هو أيضاً هذه المرحلة الميتافيزيقية والتجريديّة التي يقال عنها دائمًا إنه من الضروري أن تمر . وأغلب تلاميذِي السابقين تزوجوا في سنّ مبكرة خجلاً من شبابهم ومن البقاء تحت الطلب وفقاً للموضة القدّيمة . وهكذا أصبحوا آباءً أمر قبل أن ينتهيوا من دراستهم . وهم يتلقون في نهاية كل شهر مبلغاً من المال من أسرهم ولكنّه لا يكفي . وعليهم أن يعطوا دروساً ، وأن يؤدوا بعض الترجمات أو يجلوا مؤقتاً محل آخرين في عملهم . فهم أنصاف عمال يقارنون من جهة بالاجيرات ومن جهة أخرى بعمال المنازل . ولم يعودوا يجدون الوقت ، كما كنا نفعل في مثل سنّهم ، للعب بالافكار قبل التشیع لادهاماً . فهم مواطنون وآباء ويقومون بالانتخاب ولا بد لهم أن يلتزموا . أليس هذا شرّاً ، قد يكون مناسباً أن يطلب إليهم الاختيار مباشرةً : مع الانسان او ضده ، ومع الجماهير او ضدها . ولكن تبدأ الصعوبات اذا اخذوا بالجانب الأول . اذ يغريهم ذلك بضرورة الانسلاخ من ذاتيّتهم . و اذا أرادوا عمل ذلك ، بوصفهم لا يزالون داخل الاطار ، فسيترتب موقفهم على دوافع ما باتت ذاتية . وهم يتباردون الاستشارات قبل أن يلقوها بأنفسهم إلى الماء . وفي لحظة تأخذ الذاتية قدرًا اكبر من الاهتمام في أعينهم حتى يتذمروا هجرانها في جدية اكتر . ويقررون في غضب أن مفهوم الموضوعية لم يفتّ ذاتيًّا . وهكذا يدورون في داخل أنفسهم بغير ان يستطيعوا ان يتحيزوا لأحد الجوانب ، ويأخذون قرارات لا لو كانوا يقفزون وأعينهم مغمضة لنفاذ صبرهم او لتعبيهم . ولا ينتهيون عند ذلك ، وانما يطلب إليهم عندئذ ان يختاروا بين المادية والمثالية . ويصدر إليهم التنبية بأنه لا يوجد حل وسط ، و اذا لم يختاروا أحد الطرفين ، فسيكون معنى ذلك اختيار الطرف الثاني . ولكن يبدو لغاليتهم ان مباديء المادية خاطئة فلسفياً . ولا يستطيعون ان يفهموا كيف تستطيع المادة أن تكون سبباً في توليد فكرة المادة . و يؤكدون مع ذلك انهم يرفضون المثالية بكل قواهم . وهم يعلمون أن

هذه الفلسفة تقوم مقام الاسطورة بالنسبة الى الطبقات المالكة ، وانها ليست فلسفة صارمة ، ولكنها مجرد تفكير غامض يحجب الحقيقة أو يتصا من الفكرة . ونجاب عليهم حينئذ « لا لهم » ، فما دمت غير ماديين فأنتم إذن مثاليون على الرغم من أنفسكم . و اذا خالفتم حيل الجامعات الفاسدة ، ستكونون ضحايا لوه اكثرا دقة وبالمثل اكثرا خطورة » .

وهكذا يصبح شبان اليوم مطاردين حتى أفكارهم التي تتعرض جذورها للسموم وكأنها حكم عليهم ان يخدموا رغم أنوفهم فلسفة يقتلونها ، أو ان يتبنوا خصوصا للنظام مذهبا لا يستطيعون الاعيان به . وهكذا فقدوا عدم الاكتراش الذي كان من أخص خصائص عمرهم دون ان يبلغوا يقين العمر الناضج . وهم لم يعودوا في متناول اليد ، ومع ذلك لا ينكهم الالتزام . ويبقون عند باب الشيوعية دون ان يحرؤوا على السخول او الابتعاد . وهم غير مذنبين . فالفلطة ليست غلطتهم اذا كان اولئك الذين يعلون عن أنفسهم اليوم من أنصار الديالكتيك يريدون ان يفرضوا عليهم الاختيار بين نقضين ، وأن يدفعوا بعيداً بمركب الموضوع أو بمؤلف الدعوى التي تضم كلا النقضين احتقاراً منهم لكل ما هو جزء ثالث أو جزء وسط . وما داموا مخلصين اخلاصا عبiquاً ، وما داموا يأملون في تقدم النظام الاشتراكي ، وما داموا مستعدين لخدمة الثورة بكل قوام ، فستكون الوسيلة الوحيدة لمعاونتهم هي ، التساؤل معهم ما إذا كانت المادية وأسطورة الموضوعية مطلوبتين فعلا باسم الثورة ، وما إذا لم يكن هناك تفاير بين الفعل الثوري وبين مفاهيمه . وأتجه اذن نحو المادية وآخذ على عاتقي من جديد مهمة فحصها .

يبدو ان اول خطواتها هو انكار وجود الله وانكار الغائية الملاوية . وثاني خطواتها هي ارجاع حركات الروح الى الحركات المادية . والثالثة هي استبعاد الذاتية مع تحويل العالم وفيه الانسان الى نسق للأشياء المترابطة فيما بينها بعلاقات كلية . وانا استنتاج هنا بمنتهى الاخلاص ان هذا

المذهب ميتافيزيقي ( قابع لما وراء الطبيعة ) وان الماديين ميتافيزيقيون ( من أنصار ما وراء الطبيعة ) . فيطلبون الى التوقف ويقولون اني مخطيء . فهم لا يمدون شيئاً كما يمدون الميتافيزيقا . وحتى الفلسفة نفسها ليس من المؤكد انها تحوز القبول لديهم . ويعبر السيد نافيل عن المادية الجدلية بقوله : « انها التعبير عن الاكتشاف التقدمي للتفاعلات في العالم ، وعن الاكتشاف الذي لا يعرف السلبية ، ولكن يتضمن ايجابية المكتشف والباحث والمكافحة » . وعند السيد غارودي تعد الخطوة الاولى للمادية هي انكار مشروعية اي معرفة سوى المعرفة العلمية . وحسب تعبير مدام انجران لا نستطيع ان نكون ماديين اذا لم نرفض أولاً كل تأمل قبلي . وهذه الاساءات إلى ما وراء الطبيعة من الاشياء المعروفة منذ وقت طويل . وكانت معروفة في القرن الماضي على اقلام الوضعين . ولكن هؤلاء ، كانوا يرفضون أن يقولوا كلمتهم ويعلنوا رأيهم في وجود الله لأنهم كانوا يأخذون كل الظنون التي أمكن تكوينها حول هذا الموضوع بوصفها غير قابلة للتحقيق . وقد عدلوا مرة واحدة والى الابد عن التساؤل عن العلاقات بين الروح والجسد لأنهم اعتنوا في أستحالة امكان معرفة أي شيء بهذا الصدد . ومن الواضح في الواقع ان إلحاد السيد نافيل أو مدام انجران ليس تعبيراً عن اكتشاف تقدمي . وهذا نوع من التحاذ موقف واضح وقبلي حول مشكلة تختفي تجربتنا الى ما لا نهاية . وهذا الموقف هو أيضاً موقفي أنا ، ولكنني لم أعتقد اني اقل ميتافيزيقية حين رفضت وجود الله من ليبيتس حين أيد وجوده . والمؤمن باللادية الذي يأخذ على المثاليين استغاظهم بالميتافيزيقا حين يردون المادة الى الروح ... بأي معجزة يصرح هذا المادي لنفسه هذا الاشتغال حين يرد الروح الى المادة ؟ ولا تؤيد التجربة مذهبها ولا المذهب المعارض له أيضاً . تتحضر التجربة في توضيح ارتباط العضوي بالنفس ارتباطاً أليفاً . ويقبل هذا الارتباط التفسير بألف طريقة مختلفة . و اذا زعم المادي " وثوقه من مبادئه

فلا يصدر تأكده إلا عن حدوس أو استدلالات قبلية ، أي عن هذه التأملات نفسها التي يعييها . ولهذا أنظر الآن إلى المادية كنوع من الميتافيزيقا التوارية خلف الوضعية . ولكنها ميتافيزيقا تحطم نفسها بنفسها لأنها ، إذ تقوم بهدم الميتافيزيقا تطبيقاً لمبادئها ، تمحف كل أساس لابداتها الخاصة . وفي نفس الخطوة تهدم المادية أيضاً الوضعية التي تتخذها غطاء لها . ومن التواضع أن يحيل تلاميذ اوجست كونت المعرفة الإنسانية إلى المعارف العلمية وحدها . فهم يضمنون العقل في المحدود الضيق لتجربتنا لأنها تبدو هناك فقط ذات فاعلية . وكان نجاح العلم في نظرهم واقعة ، ولكنها كانت واقعة إنسانية . فمن وجهة نظر الإنسان ورأيه من الصحيح أن العلم ينجح . ولم يأخذوا حذراً من انفسهم ما إذا كان الكون في ذاته يؤيد ويضمن العقلانية العلمية لسبب وجيه ، وهو أنهم كانوا مضطرين إلى الخروج من انفسهم ومن الإنسانية ليقارنوها بين الكون كاً هو ، وبين الامتثال الذي يعطينا إياه العلم عنه ، وكانوا مضطرين أيضاً إلى أن يأخذوا بوجهة النظر الألهية عن الإنسان وعن العالم . وليس الماديُّ خجولاً ، فهو يخرج من العلم ومن الذاتية ويهجر ما هو إنساني ليحل محل الله الذي ينكره لكي يتأمل مشهد الكون . وهو يكتب في هذه : « يعني المفهوم المادي للعالم نفس مفهوم الطبيعة كما هي بدون اضافة غريبة ١ . » الفرض من هذا النص المدهش هو حذف الذاتية الإنسانية بوصفها اضافة غريبة على الطبيعة . ويفكر المادي حيناً ينكر الذاتية أنه دفع بها إلى التلاشي . ولكن من الممكن اكتشاف الحيلة . فالمادي يعلن عن نفسه كموضوع أو كشيء ، وهذه هي مادة العلم حتى يمحف الذاتية . ولكن عندما يمحف

١ - انظر المؤلفات الكاملة لكارل ماركس وفرديريك إنجلز - وعندي لودفيك فويرباخ الجزء ١٤ من الطبعة الروسية . اني اذكر هنا هذا النص على نحو ما هو مستخدم اليوم . وسأخذ على عاتقي شرح مفهوم ماركس الأكثر عمقاً والأكثر غنى عن الموضوعية في مناسبة أخرى .

الذاتية لصالح الموضوع أو الشيء ، فإنه بدلاً من أن يرى نفسه شيئاً بين الأشياء تهزم هزهـة ارتدادات الفيزياء الكونية ، يجعل من نفسه نظرة موضوعية ويدعـي تأمل الطبيعة على نحو ما هي عليه بطريقة مطلقة . يوجد هنا تلاعب لفظي حول الموضوعية التي تعني أحياناً الكيف السلبي للشيء الموضوعي المـرأـي ، والتي تعـني أحياناً أخرى القيمة المطلقة للنظرة الخالية من مظاهر الضعف الذاتية . وهـكـذا يـروـحـ المـادـيـ عنـ نفسهـ بعدـ تخـطـيهـ لكلـ ذاتـيةـ وـيـعـدـ تـشـبـهـ بـالـحـقـيـقـةـ المـوـضـوـعـيـةـ الـبـحـثـةـ بـأنـ يـتـجـولـ فـيـ عـالـمـ الـأـشـيـاءـ الـذـيـ يـسـكـنـهـ نـاسـ -ـ اـشـيـاءـ .ـ وـعـنـدـمـاـ يـعـودـ مـنـ رـحـلـتـهـ يـطـلـعـنـاـ عـلـىـ ماـ تـعـلـمـهـ :ـ «ـ كـلـ مـاـ هـوـ عـقـلـانـيـ حـقـيـقـيـ هـكـذاـ يـقـولـ .ـ وـكـلـ مـاـ هـوـ حـقـيـقـيـ عـقـلـانـيـ »ـ .ـ فـنـ أـنـ يـخـطـرـ لـهـ هـذـاـ التـفـاوـلـ العـقـلـانـيـ ؟ـ نـحنـ نـفـهـمـ أـنـ أـحـدـ الـمـشـاـيـعـنـ لـفـلـسـفـةـ كـانـتـ يـأـتـيـ لـيـعـلـمـ اـمـامـنـاـ بـعـضـ الـبـيـانـاتـ عـنـ الطـبـيـعـةـ طـلـمـاـ أـنـهـ يـعـتـقـدـ فـيـ أـنـ الـعـقـلـ يـتـشـيـءـ الـتـجـرـيـةـ .ـ وـلـكـنـ المـادـيـ لـاـ يـسـمـحـ بـأـنـ يـكـوـنـ الـعـالـمـ نـاتـجـاـ عـنـ نـشـاطـنـاـ التـكـوـيـنـيـ .ـ بـلـ عـلـىـ عـكـسـ ،ـ نـحنـ اـنـفـسـنـاـ فـيـ نـظـرـهـ تـيـجـةـ لـلـكـونـ .ـ فـلـمـاـ سـنـعـرـفـ اـذـنـ اـنـ الـحـقـيـقـيـ هـوـ عـقـلـانـيـ ماـ دـمـنـاـ لـمـ نـخـلـقـهـ وـمـاـ دـمـنـاـ لـمـ نـعـكـسـ مـنـهـ الـأـ جـزـءـ ضـيـلـاـ فـيـ الـحـظـةـ الـحـاضـرـةـ ؟ـ وـيـكـنـ اـنـ يـمـثـلـنـاـ نـجـاحـ الـعـلـمـ عـلـىـ التـفـكـيرـ بـأـنـ هـذـهـ الـعـقـلـانـيـةـ سـمـتـلـةـ .ـ قـدـ يـكـوـنـ غـمـةـ عـقـلـانـيـةـ عـلـيـةـ غـيرـ حـرـكـيـةـ ،ـ تـكـنـهـاـ اـنـ تـكـوـنـ ذـاتـ قـيـمـةـ لـنـظـامـ مـعـيـنـ مـنـ الـاحـجـامـ وـانـ تـتـسـاقـطـ شـدـرـ مـذـرـ عـنـدـ هـذـاـ الـحـاجـزـ .ـ فـمـاـ يـبـدـوـ لـنـاـ اـسـتـرـاءـ جـرـيـئـاـ ؟ـ اوـ مـاـ يـبـدـوـ لـنـاـ اـذـاـ شـئـنـاـ مـصـادـرـةـ تـتـرـعـ المـادـيـ اـمـرـ مـؤـكـدـ .ـ فـالـمـادـيـ لـاـ تـعـرـفـ الشـكـ .ـ وـالـعـقـلـ فـيـ الـإـنـسـانـ وـخـارـجـ الـإـنـسـانـ .ـ وـتـتـسـمـيـ الـمـجـلـةـ الـكـبـيـرـةـ الـخـاصـةـ بـالـمـادـيـةـ فـيـ هـدـوـءـ بـاسـمـ «ـ الـفـكـرـ :ـ لـسـانـ حـالـ الـمـادـيـ الـحـدـيـثـةـ »ـ .ـ وـلـكـنـ تـعـيـرـ الـعـقـلـانـيـةـ الـمـادـيـةـ بـلـغـةـ دـيـالـكـيـتـيـكـيـةـ يـكـنـتـاـ اـنـ تـنـوـعـهـاـ نـحـوـ الـلـامـعـقـولـيـةـ وـتـهـدـمـ نـفـسـهـاـ بـنـفـسـهـاـ :ـ اـذـاـ كـانـتـ الـوـاقـعـةـ الـنـفـسـيـةـ مـشـروـطـةـ شـرـطـيـةـ صـارـمـةـ بـمـاـ هـوـ بـيـولـوـجـيـ (٢)ـ وـاـذـاـ كـانـتـ الـوـاقـعـةـ الـبـيـولـوـجـيـةـ بـدـورـهـاـ مـشـروـطـةـ بـمـحـالـةـ الـعـالـمـ الـطـبـيـعـيـةـ وـالـفـزـيـائـيـةـ ،ـ فـمـنـ الـواـضـحـ اـنـهـ

يمكن الوعي الانساني ان يعبر عن الكون بالطريقة التي يعبر بها المسب عن سببه ، ولكن ليس بالطريقة التي يعبر بها الفكر عن موضوعه . اذا كان ثمة فكر محبوس محكوم من الخارج ومقيد بسلسل من الاسباب العنيف ، فكيف يظل هذا فكراً ؟ !

كيف يمكن ان أعتقد في مبادئ الإستنباط الخاصة بي إذا كانت الحادثة الخارجية فقط هي التي وضعتها في نفسي واذا كان العقل عظاماً على حد تعبير هيجل ؟ بأي صدفة تصبح المتوجات الخام للظروف هي نفسها مفاتيح الطبيعة ؟

انظر مثلاً كيف يتحدث لينين عن الوعي الانساني : « إنه لا يدعو أن يكون انعكاساً للوجود وفي احسن الأحوال انعكاساً صحيحاً على وجه التقرير » . ولكن من الذي يقرر ما اذا كانت الحالة الحاضرة من نوع المادة هي أحسن الأحوال ؟ يجب ان يكون المرء بالداخل ومن الخارج كيما يقوم بالمقارنة . ولما كان هذا مستحيلاً وفقاً لآلفاظ ما اعلنه نفسها فلن يتتوفر لنا اي مقياس لحقيقة الانعكاس فيما عدا المعايير الداخلية والذاتية : مثل توافقها مع الانعكاسات الأخرى ووضوحها وتقديرها ودومتها . او باختصار عن المعايير المثلية . « لأن ... صرداً يرى أن وعده له رسم المثلية ... »

واكثر من ذلك انها لن تجزم الا بحقيقة انسانية . وهذه الحقيقة ، برأها خاضعة وليس مبنية مثل الحقيقة التي اقتربت بها المدارس الكاتانية ، فلن تكون سوى ایمان بلا اساس و مجرد عادة . وتعبر المادة كنوع من الاعتقادية حين تؤكد ان الكون ينبع العقل في الحال الى التزعة الشكية المثلية . فهي تضع باحدى يديها حقوق العقل التي لم تسقط بمرور المدة وتحذفها باليد الأخرى . انها تهدم الوضعيية بواسطه عقلانية اعتقادية وتهدم كل منها بالتوكيد الميتافيزيقي في ان الانسان موضوع مادي ثم تهدم هذا التوكيد بالنفي الجنري لكل متافيزيقاً . فهي تحرض العلم على الميتافيزيقاً ثم تحرض دون وعي الميتافيزيقاً ضد العلم . ولا يبقى سوى

الأطلال المهدمة . فكيف استطيع اذن ان اكون مادياً ؟ وقد يقال لي اني لم افهم من الأمر شيئاً ، وانني خللت مادية هيلقيسيوس وهولبانخ الساذجة بالمادية الجدلية . يوجد كما يقولون حركة ديداكتيكية في وسط الطبيعة . وهي حركة تتخطى بها الأضداد ببعضها بعضاً فجأة أثناء تعارضها حتى تجتمع في تركيبة جديدة . ويعبر هذا الناتج الجديد بدوره الى ضده ليذوب معه في تركيبة اخرى .

وأتعرف من التوّ ما هنا على الحركة الخاصة بالجدل ( الديداكتيك ) الهيجلي القائم بأكمله على ديناميكية الأفكار . ولا ازال اتذكر كيف تسعى الفكرة فكرة اخرى في فلسفة هيجيل وكيف ينتج كل منها نقضاها . واعلم ايضاً ان دائرة اختصاص هذه الحركة الضخمة هو الجاذبية التي يحررها المستقبل على الحاضر والتي يحررها الكل عندما لا يكون موجوداً بعد على الأجزاء . وهذا صحيح فيما يتعلق بالتركيبات الجزئية كما هو صحيح ايضاً فيما يتعلق بالكلية المطلقة التي ستصبح في النهاية العقل ( او الروح ) .

ومبدأ هذا الجدل هو اذن ان الكل يسيطر على الاجزاء ، وان الفكرة تزع من تلقاء نفسها الى ان تستكمل نفسها وتقتنى ، وان تقدم الوعي ليس طولياً مثل التقدم الذي يضي من السبب الى المسبب ، ولكنها تركبى متعدد الابعاد ما دامت كل فكرة تتحفظ في نفسها وتشابه مع كلية الأفكار السابقة . وان بناء التصور ليس مجرد تعارض في العناصر الثابتة التي يمكنها ان تتحدد بعناصر اخرى اذا استدعي الحال كيما تنتج ارتباطات اخرى ، وانما هو تنظيم له وحدة بحيث لا ينظر في امر الابنية الثانوية بعيداً عن الكل إلا اذا صارت مجردة وقدت طبيعتها .

ونحن نقبل هذا الجدل بلا ضيق فيما يتعلق بالافكار : فالافكار بطيئتها تركيبة . ولكن يبدو ان هيجيل قد وضع هذا الجدل مقلوباً وان هذا الجدل في الحقيقة هو اخص خصائص المادة . واذا سالت : عن

أي مادة تتحدث تأثيك الاجابة بأنه لا يوجد مادتان ، وإنها هي نفس المادة التي يتكلم عنها العلماء . وما يميزها هو جودها . وهذا يعني أنها غير قادرة على أن تنتج أي شيء من ذاتها . ودورة الحركات والطاقة ... هذه الحركات وتلك الطاقة تأثيرها دائمًا من الخارج ... فهي تستعين بها ثم تسلمه . ولو لبّا كل جدل هو فكرة الكلية أو الشمول . ولنست ظاهرات هنا اطلاقاً ظهورات معزولة . فعندما تنتج معاً يحدث ذلك دائمًا داخل الوحدة الرفيعة العالية للكل وهي مترابطة فيما بينها بواسطة روابط داخلية . أو بعبارة أخرى يعدل حضور أحدها من الآخر في طبيعته العميقة .

غير انت عالم العلمكم . والكم هو النقيض القابل تماماً للوحدة الديالكتيكية أو الجدلية . وفي الظاهر فقط تصبح الجلة وحدة . والواقع ان العناصر التي تكون هذه الوحدة لا تتحفظ إلا بعلاقات تلازم وآنية . فهي موجودة معاً ، هذا هو كل ما في الأمر . والوحدة العددية لا تتأثر اطلاقاً بالحضور المشترك لوحدة أخرى . إنها تظل ساكنة ومنفصلة داخل العدد الذي تتعاون في تكوينه . ولا بد أن يكون الأمر على هذا النحو حتى يمكننا أن نعد : لأنه اذا انتجت ظاهرتان كل منها الأخرى في اتحاد باطني ، وعدل كل منها الآخر بالتبادل ، سيكون من المستحيل أن نقرر ما اذا كنا ازاء حدتين منفصلتين أو ازاء حد واحد .

وهكذا بيان المادة وفقاً لمفهومها العلمي تمثل تحقق الكم بشكل ما ، فان العلم يكون في هذه الحالة بمشاغله العميقة ومبادئه ومناهجه نقيض الديالكتيك . فإذا تحدث العلم عن القوى التي تطبق على نقطة مادية انصب اهتمامه الاول على اثبات استقلالها : فكل من هذه القوى يعمل كما لو كان على انفراد . وإذا درس الجاذبية التي توقعها الأجسام بعضها على بعض ، يعني بتحديدتها كعلاقة خارجية بالمرة اي بردتها الى تعديلات في الاتجاه والسرعة الخاصتين بحركات هذه الأجسام . ويحدث ان العلم يستخدم

كلمة تركيب فيها يتصل مثلاً بالترابطات الكيميائية . ولكن هذا الاستخدام لا يدخل أبداً في حدود المعنى الهيجلي . فالجزئيات التي تدخل في ترابط تحفظ بخصائصها . وذرة الأوكسجين التي تتحدد بذرات الكبريت والميدروجين لتكوين حامض الكبريتيك أو التي تتحدد بالأوكسجين وهذه لتكوين الماء تظل محفوظة بهويتها مع نفسها . فليس الماء أو الحامض كلاً حقيقياً يغير ويتحكم في عناصره التكوينية بل نتائج سلبية بسيطة : مجرد حالات .

كل جهود علم الحياة أو البيولوجيا مركز في تحويل التركيبات الحية المزعومة إلى علليات فيزيائية كيميائية . وعندما يستشعر السيد نافيل ( وهو مادي ) الحاجة إلى ايجاد علم نفسي علمي يتبعه إلى السلوكية التي ترى أنواع السلوك الانساني كجملة من ردود الأفعال الشرطية . ولن نشعر على كلية عضوية في أي مكان من العالم العلمي . وادارة العالم هي التحليل وهدفه هو رد المقدم في كل مكان إلى البسيط ، واعادة التأليف التي يقوم بها بعد ذلك ليست سوى دليل عكسي ، حيث ان رجل الجدل أو الرجل الديالكتيكي يعتبر العقد كما لو كانت غير قابلة للتغيير أو الفصل وفقاً لمبدئه .

من المؤكد ان الجاز يزعم ان العلوم الطبيعية قد أثبتت ان الطبيعة تتقدم في غاية دعواها بطريقة ديالكتيكية ( جدلية ) لا بطريقة ميتافيزيقية . وأنها لا تتحرك في عين الدائرة الى الابد وانها لا تتكرر دواماً ولكنها تعرف التاريخ الحقيقي . ثم يذكر داروين كمثال يساند دعواه : « لقد أطاح داروين بالفهوم الميتافيزيقي للطبيعة عندما أثبت ان العالم العضوي بأكمله هو نتاج عملية ثو مستمرة منذ ملايين السنين » <sup>١</sup> . ولكن من الواضح أولاً ان فكرة التاريخ الطبيعي غير معقولة . فلا

١ - الجاز : ايحين ديرينج يقلب العلم ج ١ ص ١١ طبعة كومست ١٩٣١

يتميز التاريخ سواء بالتغيير أو بفعل الماضي المحس البسيط . بل يمكن تعريفه بأنه استعادة الماضي قصداً بواسطة الحاضر . ومن ثم فلن يكون ثمة سوى تاريخ إنساني واحد . ومن ناحية ثانية إذا كان داروين قد وضح أن الانواع توالد بعضها من بعض فمحاولته للتفسير أميل إلى النمط الميكانيكي لا الجدي . وهو يحسب حساب الفروق الفردية في نظرته عن التنوعات البسيطة . وكل واحدة من هذه التنوعات هو في نظره نتيجة الصدفة الآلية لا لعملية النمو .

ولا يمكن من ناحية الجمود الحركي أو السكون ( الاستاتيكي ) أن تخلو مجموعة من الأفراد المنتسبة إلى نوع واحد من بعض من يتغلب على المجموعة بالطول والوزن والقوه أو ببعض التفصيل الخاص . أما فيما يتعلق بالصراع من أجل الحياة فهو لن يستطيع انتاج تركيبة جديدة عن طريق اذابة التناقض . فالصراع من أجل الحياة آثار سلبية بالمرة طالما أنها تستبعد الضعف نهائياً .

ويكفي لفهم ذلك أن نوازن بين هذه النتائج وبين المثل الأعلى الجدي في الصراع الطبيعي . ففي الصراع الطبيعي تذيب البروليتاريا أو الطبقة العاملة فيها طبقة البورجوازية أو الطبقة الوسطى المرفهة داخل وحدة اجتماعية بلا طبقة . أما الصراع من أجل الحياة فالاقوياء يدفعون تماماً وفي بساطة بالضعفاء إلى الاختفاء . واذن فامتيازات الصدفة لا تنمو ، وإنما تبقى ساكنة بلا حراك وتنتقل بلا تغيير عن طريق الوراثة . ذلك أنها حالة وليس هي التي تعدل نفسها بديناميكية داخلية لاعطاء درجة عالية من التنظيم . وسيأتي ببساطة ت نوع آخر بالصدفة لينضاف اليه من الخارج ثم تتحقق عملية الاستبعاد بطريقة آلية . فهل يجب ان نحكم بطيش انجلز أم بسوء نيته ؟ اذ انه يثبت وجود تاريخ للطبيعة عن طريق فرض علمي يهدف في صراحة الى ارجاع كل التاريخ الطبيعي الى تسلسلات آلية . فهل يكون انجلز اكثراً جدياً عندما يتكلم عن الفيزياء وعلوم الطبيعة ؟

انه يقول : « كل تغير فزيائي هو عبور من الكم الى الكيف أي من كم الحركة ( من أي شكل ) المضمنة في الجسم ( ؟ ) أو الموصولة بالجسم . وهكذا لا تتأثر حرارة الماء اولاً بحالة سiolته حتى اذا ارتفعت هذه الحرارة او انخفضت تأتي لحظة تتعدل فيها حالة تاسك الماء وتحول الماء الى حالة البخار او الى حالة الثلاج .. »

ولكنه يخدعنا في الواقع بلعبة المرأة . فالبحث العلمي في الواقع لا يتم اطلاقاً بتوضيح العبور من الkm الى الكيف . ان البحث العلمي يبدأ من الكيف ( او الصفة ) المحسوس بوصفه مظهراً خداعاً وذاتياً حتى نجد وراءه الkm ( او العدد ) بوصفه حقيقة الكون . وفي سذاجة يأخذ النجاح الحرارة كـ لو كانت تعطي نفسها أول الأمر مثل كيفية . وحالة الاستثناء هذه أو حالة الرضا هي التي تجعلنا نقول ازرار المطف او على العكس نخلعه .

لقد رد العالم ذلك الكيف المحسوس ( او الوصفة الحسية ) إلى km ( او عدد ) عندما أيد استبدال معلوماتنا الحسية الفاعمة بقياس تعدد المكعبات في السوائل . وبعد تحول الماء الى بخار بالنسبة اليه ظاهرة كمية ايضاً او اذا شئنا لا يوجد التبخر في نظره إلا من حيث هو km . وسيتمكن العالم من تحديد البخار عن طريق الضغط او عن طريق نظرية حرارية ترد البخار الى حالة كمية معينة ( وضع - سرعة ) بجسيماتها . فمن الضروري ان نختار اما البقاء على ارض الكيف ( الصفة ) المحسوس وعندئذ يبقى البخار كيماً ( او صفة ) ولكن تبقى الحرارة ايضاً احدى الكيفيات وهكذا لا تشغلي بالعلم ، وتشهد فعل احدى الكيفيات في اخرى . وإنما اعتبار الحرارة كماً وعندئذ يتعدد العبور من حالة السiolة الى حالة الغازية علماً بوصفه تغيراً كيماً أي عن طريق الضغط الذي يقاس ويباشر على مكبس الاسطوانة او عن طريق العلاقات التي يمكن قياسها بين الجسيمات . فالكم يولد الكم في نظر العلم والقانون صيغة كمية .. كما

أن العلم لا تتوفر لديه أي رموز للتعبير عن الكيف من حيث هو كيف .  
فما يزعم أنجاز أنه أعطاه لنا كأسلوب أو كخطوة في السياق العلمي ، ليس  
 سوى حركة عقله البسيطة البحثة التي تذهب من عالم العلوم إلى عالم الواقعية  
 الساذجة والتي تعود بعد ذلك إلى دنيا العلم حتى تلتحق عالم الإحساس الحمض ،  
 وفضلاً عن ذلك هل هذا الروح والجبيء للتفكير يشبه بأقل قدر يمكن عملية  
 الديالكتيك أو الجدل حتى لو تركناه يقوم بالروح والجبيء ؟ وain يرى التقدم ؟  
 فلنسلم بأن تغير الحرارة إذا نظر إليه كمياً يتبع تحولاً كيبياً للماء : وعندئذ يتغير  
 الماء ويصبح بخاراً . وماذا بعد ذلك ؟ يجري البخار ضغطاً على صمام ضابط  
 الحركة ويرفعه فيصعد إلى الهواء ويبرد ثم يعود ماء . أين هو التقدم ؟ أرى أرى  
 دورة . لا شك أن الماء لم يعد محتوى في الواقع ولكن في الخارج على الأعشاب  
 والأرض في شكل ندى . وباسم أي ميتافيزيقاً أو ماوراء الطبيعة سنرى في  
 هذا التغيير المكاني تقدماً <sup>١</sup> .

وقد يعترض بأن بعض النظريات الحديثة مثل نظريات أينشتين تركيبية .  
 فمعروف أنه لا يوجد عنصر معزول في نسقه : تتحدد وتعرف كل حقيقة بالنسبة  
 إلى الكون . قد يكون هناك مجال كبير للمناقشة بهذا الشأن . وسأكتفي  
 بلاحظة أنه ليس ثمة ما يقتضي التركيب لأن العلاقات التي يمكن إنشاؤها بين  
 الأبنية المختلفة للتركيب داخلية ومتعلقة بالكيف بينما تظل العلاقات التي تسمح  
 بتحديد وضع أو كتلة في نظريات أينشتين متعلقة بالكم وخارجية على أن

---

١ - لا يبني الأمل في التخلص من الموضوع بالكلام هنا عن الكيميات الفعالة . ولقد  
 كشف برجسون منذ زمن طويل عن الخلط والإغلاط في أسطورة الكلم الفعال التي فقدت علماء  
 الطبيعة النفسيين . فالحراة كيف يقدر ما يحسها . والدنسا ليست أكثر حرأً منها بالامس  
 ولكتها حر بشكل آخر . وبعكس ذلك الدرجة التي تقايس حسب التمدد التكسيبي هي كم بحث  
 وبسيط وتظل فكرة غامضة عن الكيف المحسوس مرتبط بها لدى الإنسان العادي . ولم تختفظ  
 الفزاء الحديثة بهذه الفكرة الغامضة ولذلك ترد الحرارة إلى تحركات ذرية معينة . فain اذن القوة  
 الفعالة ؟ وماذا تكون قوة الصوت وقوة الضوء اذا لم تكون علاقة رياضية ؟

هذه ليست هي المشكلة . فسواء كان الأمر خاصاً بنيوتون أو أرشيديس ، لا بلس أو أينشتين ، فإن العالم لا يدرس الكلية الماثلة بل الشروط العامة وال مجردة للكون . انه لا يدرس الحدث الذي يعود ثانية ويبني في نفسه النور والحرارة والحياة والتي يسمى نفسه لمعان الشمس خلال الاغصان في احد ايام الصيف ، وإنما يدرس النور عامة والظواهر الحرارية الخاصة بالجسم وشروط الحياة العامة .

ليس ثمة ما يتطلب فحص ظاهرة انكسار الأجسام خلال هذه القطعة من الزجاج ذات التاريخ والتي تمثل التركيبة المحسنة للكون من وجهة نظر معينة وإنما فحص شروط امكان ظاهرة الانكسار عامة . فالعلم مكون من تصورات بالمعنى البجلبي للكلمة . والجدل في جوهره هو على العكس لعبه المباديء الفكرية . والمبادأ الفكرية كما نعرف لدى هيجل ينظم ويوسس التصورات سوية في وحدة عضوية حية من الحقيقة الماثلة بالفعل . فالارض وعصر النهضة والاستعمار في القرن التاسع عشر والنازية .. كل هذه مواضيع للمبادأ الفكرية . أما الوجود والضوء والطاقة فتصورات مجردة . ويكمن الثراء الجدلبي في العبور من المجرد الى المجسد ، اي من التصورات الأولية الى مباديء الفكر الاكثر غنى . وهكذا تقف حركة الجدل في اتجاه مضاد لحركة العلم .

وقد اعترف لي أحد المثقفين الشيوعيين بقوله : « صحيح ان العلم والجدل يصوبان نحو اتجاهات متعارضة . فالعلم يعبر عن وجهة النظر البورجوازية وهي تحليلية بينما جدلنا على العكس هو فكر البروليتاريا نفسه » .

ولا مانع عندي طالما ان العلم السوفياتي لا يبدو كثير الاختلاف في مناهجه عن العلم في الدول البورجوازية . غير انه في هذه الحالة يحلو لي ان اسأل لماذا يستعير الشيوعيون من العلم الادلة والبراهين لتأسيس ماديتهم ؟ وانا اعتقد ان روح العلم مادية . ولكن ها هم يصوروه لنا تحليلياً بورجوازياً .

ففي لحظة تقلب الوضاع وأجد صراعاً واضحاً بين طبقتين : الأولى وهي البورجوازية مادية ومنهج تفكيرها هو التحليل ومفاهيمها ( ايديولوجيتها ) هي العلم ، والثانية وهي البروليتاريا مثالية ومنهجها في التفكير هو التركيب

ومفاهيمها هي الديالكتيك او الجدل . ولما كان ثمة صراع بين الطبقات فلا بد ان يكون ثمة تعارض او تنافر بين الايديولوجيات او المفاهيم .. ولكن أبداً .. يبدو ان الجدل يتوج العلم ويستغل نتائجه .. ويبدو ان البورجوازية مثالية بحكم استهلاكها للتحليل وحكم ردها وبالتالي ما هو رفيع الى ما هو سافل . وذلك بدلأ من البروليتاريا التي تفكك بطريقة تركيبية والتي تنقاد للشلل الأعلى الثوري . بل والتي تؤكّد عدم امكان رد التركيب الى عناصره رغم انها مادية . من يستطيع اذن ان يفهم ذلك ؟

لند اذن الى العلم الذي أدى براهينه سواء كان بورجوازياً او لم يكن . ونحن نعرف ما يقوله بشأن المادة : ان الشيء المادي الذي تبعث فيه الحياة من الخارج والشروط بحالة العالم الكلية والخاضع لقوى تأثير دائمة من مواضع اخرى والمؤلف من عناصر ينضاف بعضها الى بعض دون ان ينفذ بعضها في بعض وتظل غريبة بالنسبة اليه ... هذا الشيء المادي خارجي بالنسبة الى نفسه وخصائصه الاكثر وضوحاً سكونية ولا تundo ان تكون ناتج حركات الجسيمات التي تدخل في تكوينه . والطبيعة كما قال هيجل في عمق شديد ظهور خارجي . فكيف نجد في هذا الظهور الخارجي مكاناً لهذه الحركة الاستدلالية المطلقة المتمثلة في الديالكتيك ؟

ألا نرى انه وفقاً لفكرة التركيب نفسها سيعصب رد الحياة الى المادة ورد الوعي البشري الى الحياة ؟ ويوجد نفس التعارض الزمانى والمكاني الذي أكدناه منذ قليل بين وضعية الماديين وبين ميتافيزيقاهم فيما بين العلم الحديث موضوع حب وابعاد الماديين وبين الجدل الذي يجعل منه الماديون اداتهم ومنهجهم الى حد ان يهدى كل منها الآخر . فسيقولون لك بنفس المندوه في احدى المرات ان الحياة ليست سوى سلسلة معقدة من الظاهرات الفيزيائية الكيميائية وفي مرة اخرى ان الحياة لحظة لا ترد الى عناصرها في الجدل الطبيعي . او يحاولون بكل جهدهم وبغير حسن نية ان يعتقدوا كلا الامرين معاً . ونحسن خلال حديثهم المضطرب انهم أخترعوا فكرة الامر دود الى عناصره وهي فكرة زلقة متناقضة .

ويرضى السيد جارودي نفسه بذلك . ولكن عندما نسمعه يتحدث تذهبنا تأرجمحاته : فأحياناً يؤكّد بأسلوب مجرد ان الحتمية المادية قد عاشت ويحب استبدالها بالجدل وأحياناً أخرى يعود عندما يجاهد في شرح موقف تجسيمي الى العلاقات السببية الطوبية التي تفترض ظهوراً خارجياً مطلقاً للسبب بالنسبة الى السبب . وهذه الفكرة عن السبب هي التي تظهر على أفضل نحو اختلاط الفكر الكبير الذي وقع فيه الماديون . وعندما تحدثت السيد نافيل ان يقوم بتعريف هذه السببية العجيبة التي يجب استخدامها داخل اطار الجدل ظهر اضطرابه وبقي صامتاً . وانا افهم ذلك الى حد كبير !

سأقول عن طيب خاطر ان فكرة السبب موقوفة بين العلاقات العلمية وبين التركيبات الجدلية . فالمادية بوصفها كما رأينا ميتافيزيقاً تفسيرية ( انها تريد تفسير بعض الظواهر الاجتماعية بظواهر اخرى وتقسيم النفس بالبيولوجي والبيولوجي بالقوانين الطبيعية الكيميائية ) تستخدم مبدئياً الرسم التخطيطي العللي . ولكن بما انها ترى في العلم تفسير الكون فهي تتجه اليه وتقرر في دهشة ان الترابط العللي غير عللي . اين هو السبب في قانون جول او في قانون ماريوت وفي مبدأ ارشميدس او في مبدأ كارنوه ؟ اذ غالباً ما يقيم العلم علاقات وظيفية بين الظواهر ويختار المتغير المستقل تبعاً للارتباط . وفضلاً عن ذلك فانه يستحيل استحالة شديدة التعبير عن العلاقة الكيفية للسببية بلغة رياضية . وتلك أغلب القوانين الطبيعية بكل بساطة صورة الدوال في التموضع  $y = f(x)$  . وتقيم قوانين طبيعية اخرى ثوابت رقية . وتعطينا قوانين اخرى ايضاً ملامح الظواهر التي لا تقبل الاسترجاع ولكن دون ان نستطيع ان نقول ان احدى هذه الملامح سبب او علة لما يتلوها ( هل يمكننا ان نقول ان التحلل النووي في اقسام الخلايا هو علة تقطيع الليف الخطي البروتوبلازمي ؟ ) .

وهكذا تظل السببية المادية في الماء . فلها اصلها في القول الميتافيزيقي بارجاع الروح الى المادة وبنفسه الطبيعي . ويتجه المادوي إذن نحو الجدل ليأسه في ضاللة ما يدعم به العلم تفسيراته العلية . ولكن الجدل يحمل

أكثر مما ينبغي . فالوصلة السببية طويلة ، بينما يظل السبب خارجياً عن مسببه . ولا يوجد أبداً من ناحية أخرى في المسبب أكثر مما يوجد في السبب والا يظل هذا المتبقي بلا تفسير حسب منظورات التفسير العلي . والتقدير الجدي على العكس كلياً شامل . فهو يتوجه عند كل مرحلة جديدة نحو مجموع الوضع الفائتة ويضمها كلها في وسطه . والعبور من مرحلة إلى أخرى هو دائماً اثراً ، في يوجد دائماً في مركب الموضوع دائماً أكثر مما في الموضوع وفي تقسيم الموضوع مجتمعين . وهكذا فإن العلة لدى الماديين لا يمكن أن تساند نفسها بالعلم ولا ان تتوقف بالجدل ، إنها تظل مبدأ فكرة عملية عادلة أو عالمة على الجهد الدائم الذي يبذله المادي من أجل لف احدهما نحو الآخر وربط منهجين يستبعد أحدهما الآخر على التناوب في قوته ، فهي نموذج للتركيب الفاسد ولاستعمالها استعمالاً سيئاً النية .

وليس ذلك أكثر وضوحاً مما هو في المحاولات التي يقوم بها الماركسيون لدراسة الابنية السامية . فمن ناحية أن هذه الابنية بالنسبة إليهم انعكاسات طريقة الاتجاه : « اذا التقينا كما يقول ستالين بكثرة وكمية من الأفكار والنظريات الاجتماعية ، أو بكثرة وكمية من الآراء والأنظمة السياسية في ظل عمود الرق والتقيينا بسوها في ظل الاقطاع وبسوها أيضاً في ظل الرأسمالية فليس تفسير ذلك بالطبيعة او بخواص الأفكار والنظريات والآراء والأنظمة السياسية نفسها ولكن يكون تفسيرها بالاحوال والظروف المتنوعة لحياة المجتمع المادي في فترات النمو الاجتماعي المختلفة . ان ما يحدد افكار المجتمع ونظرياته وآراءه السياسية وانظمته السياسية هو حالة ذلك المجتمع وظروف حياته المادية <sup>١</sup> . »

وفي استخدام لفظ « انعكاس » و فعل « يحدد » وكذلك في سير هذه الفقرة العام دلالات كافية . إننا نسير في مجال المزمرة ، ويساند البناء السامي بأكمله

١ - ستالين : المادية الجدلية والمادية التاريخية . الطبعات الاجتماعية ( باريس ) .

ويبيئه الوضع الاجتماعي او الحالة الاجتماعية التي يعكسها . وعلاقة طريقة الاتصال بالنظام السياسي هي علاقة سبب يسبب . وهكذا استطاع سازج مرة ان يرى في فلسفة اسبينوزا انعكاساً دقيقاً لتجارة الحبوب في هولندا . ولكن في نفس الوقت يجيز ان يكون للمفاهيم نوع من الاكتفاء في الوجود وفي الفعل تعويضاً عن الموقف او الوضع الاجتماعي الذي تخضع له .. وذلك لمواجهة الاحتياطات الخاصة بالدعائية الماركسية . وهذا يعني عموماً ان يكون للمفاهيم استقلال ذاتي بالنسبة الى كل البنية الاساسية . ومن هنا يلتجأ الماركسيون الى الجدل ويعملون من البناء السامي مركب موضوع او تركيباً يصدر بالتأكيد عن ظروف الاتصال والحياة المادية ولكن على ان تكون طبيعة النمو وقوائمه ذات استقلال حقيقي .

ويقول ستالين في نفس الرسالة : « لا تبغز الافكار والنظريات الاجتماعية الجديدة الا عندما يضع نمو الحياة المادية في المجتمع مهام جديدة امام المجتمع . اذا بزغت افكار ونظريات اجتماعية جديدة فذلك على وجه التحديد لأنها ضرورية بالنسبة الى المجتمع ولأن حل المشاكل الملحة التي يحملها نمو الحياة المادية للمجتمع مستحيل بدون فعل هذه الافكار والنظريات الاجتماعية التنظيمية الباعث على الحركة والتحول » <sup>١</sup>

لقد اخذت الضرورة شكلاً آخر بالمرة كما نرى في هذا النص . ان الفكرة تبزغ لأنها ضرورية لاستكمال المهمة الجديدة . اي ان المهمة تستدعي قبل قيامها الفكرة التي ستعينها على التمام . فالفكرة وضعت على شكل مصادرة وسبب حدوثها هو الفراغ الذي تجبيه لتعلمه ، ونفس هذا التعبير « تحدثه » في الواقع هو الذي يعود ستالين الى استخدامه بعد بضعة اسطر . فهذا الفعل المستقبلي وهذه الضرورة التي تكون شيئاً واحداً مع الغائية وهذه القوة التنظيمية الباعثة على الحركة والتحول في الفكرة .. هذا كله يعيينا بوضوح فوق ارض الجدل

---

١ - المرجع السابق ١٦ .

الميجملي . ولكن كيف استطيع الاعتقاد في تأكيدِي ستالين معاً ؟ هل الفكرة « محدودة بواسطة الحالة الاجتماعية » أم « بسبب حدوثها المهام الجديدة التي تحتاج الى اقام ؟ » هل يجب ان نعتقد ما يقوله من ان « الحياة الروحية في المجتمع انعكاس للحقيقة الموضوعية وانعكاس للوجود » اي انها حقيقة مستمدّة ومستعارة بغير وجود خاص وشيء مماثل لمفهوم « الليكتنا » عند الرواقين ؟ أم ان تؤكّد مع لينين على عكس ذلك ان « الافكار تصير حقائق حية عندما تعيش في وعي الجموع البشرية ؟ » علاقة سببية طولية تقتضي سكون المسبب أو الانعكاس أم علاقة جدلية تركيبية تقتضي ان يعود التركيب النهائي الى نفسه فوق تركيبات جزئية اتّجهت كيما يضمها وينهيها في نفسه وتقتضي بالتالي ان تعود الحياة الروحية التي تصدر عن الحياة المادية للمجتمع الى نفسها فوق تلك الحياة المادية ثم تتصدّر بها كلّها ؟ فالناسيون لا يقرّرون شيئاً . انهم يتّأرجحون من احد الرأيين الى الآخر . انهم يثبتون التقدّم الجدلي بصورة مجردة بينما تقتصر دراساتهم التجسّمية في معظم الاوقات على التفسيرات القدّيمة التي قال بها تين مستخدّماً حتمية الوسط والزمن<sup>١</sup> .

وهناك ما هو اكثـر من ذلك . ما هو على وجه الدقة هذا التصور الذي يستخدمه الجدلـيون بشأن المادـة ؟ اذا كان مستـعاراً من العلم فـسيكون هذا التصور اشد التصورات املاـقاً وسـيندوب في تصـورات اخـرى حتى يـصبح مـبدأ فـكريـاً مـائـلاً وـهو الـاـكـثـر اـثـرـاء . وـهـذا الـمـبدأ الـفـكـريـيـ سـيـحـتـويـ فيـ نـفـسـهـ عـلـىـ تـصـورـ المـادـةـ كـوـاـحـدـ مـنـ اـبـنـيـتـهـ ، وـلـكـنـ بـدـلـاًـ مـنـ انـ يـعـيـنـهـ تـصـورـ المـادـةـ عـلـىـ تـقـسـيـرـ نـفـسـهـ سـيـقـوـمـ الـمـبدأـ الـفـكـريـ نـفـسـهـ بـتـقـسـيـرـ تـصـورـ المـادـةـ . وـمـنـ المـسـمـوحـ بـهـ فـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ الـانـطـلـاقـ مـنـ المـادـةـ يـوـصـفـهـ اـشـدـ الـتـجـرـيـدـاتـ خـوـاءـ . وـمـنـ المـسـمـوحـ بـهـ اـيـضـاًـ الـانـطـلـاقـ مـنـ الـوـجـودـ كـاـ فـعـلـ هـيـجـلـ . وـالـاـخـتـلـافـ لـيـسـ كـيـرـاًـ طـالـماـ كـانـتـ نـقـطـةـ الـانـطـلـاقـ الـمـيـجـلـيـ الـاـخـتـيـارـ اـفـضـلـ بـوـصـفـهـ اـكـثـرـ تـجـرـيـداًـ .

---

١ - الوسط ببساطة معرف على وجه التحديد لديهم بطريقة الحياة المادية .

ولكن اذا وجب حقا علينا ان نعكس الجدل الهيجلي وان نوقفه على قدميه وجب أيضا ان نسلم بأن المادة المختارة نقططة انطلاق للحركة الجدلية لا تبدو لدى الماركسيين كأشد التصورات املاقاً ولكن كأكثر المباديء الفكرية ثراء ، أنها والكون شيء واحد وهي وحدة كل الظواهر ، فالافكار والحياة والافراد ليسوا سوى بعض طرائقها وهي اجمالاً الكل الشامل الكبير يعني انه عند اسينوزا . ولكن اذا كان الامر كذلك وانما كانت المادة في المفهوم الماركسي هي الصد المقابل تماماً للروح الهيجلية فانتا سنصل الى هذه المفارقة الختامية من ان الماركسيه عندما ارادت اعادة وضع الجدل فوق ارجله قد جعلت من نقطة انطلاقها المبدأ الفكري الاكثر غنى ، ولا شك ان الروح من مبدأ الطريق بالنسبة الى هيجل ولكن بوصفها بالقوة كمجرد نداء : فالجدل لا يعود ان يكون شيئاً واحداً مع تاريخه .

اما بالنسبة الى الماركسيين فنقطة الانطلاق على العكس هي المادة الكلية بالفعل وهي معطاة اولاً بينما لا يكون الجدل الذي تطبقه على نفسها فيما يتعلق بتاريخ الانواع او بتطور المجتمعات البشرية سوى صورة المصير الجزئي لاحدي طرائق هذه الحقيقة . ولكن اذا لم يكن الجدل تعاصر العالم نفسه واذا لم يكن ثراء تقدماً مستمراً فليس هو اي شيء اطلاقاً ، وبأنها ضمن الجدل بالضرورة اعطته الماركسيه نفحة ربانية ، ويرد على خاطرنا الذهبة وحجرة بلاطها كما جاءت في الخرافات .

ولعلك تقول : كيف .. او لم ينتبهوا الى ذلك ؟ فالماديون قد بنوا بدون حسن نية تصوراً زلماً متناقضاً للمادة . فأحياناً هو ذلك التجريد الفقير واحياناً الكلية المحسنة الشديدة الثراء حسب احتياجاتهم ، وهم يقفزون من الواحدة الى الاخرى ويضمنون الاولى قناعاً للثانية والعكس . وحياناً نطاردهم في النهاية حتى لا يملكون بعد ذلك الافلات يعلنون ان المادية منهج او اتجاه روحي ، واما دفعتهم الى اكثر من ذلك يقولون انها اسلوب حياة ، وليسوا مخطئين الى حد كبير وساختار لنفسهم بكل ارتياح من جانبي احدى صور روح الجدل

والهرب أمام النفس . أما اذا كانت المادية موقفاً انسانياً بكل ماتحمله من الذاتية والتناقض والعاطفية فلا يسعى احد لتقديمهالينا بوصفها فلسفة صارمة مثل المذهب الموضوعي .

وقد شهدت قوماً من تحولوا الى المادية وكأنهم يدخلونها كدين . وسأقوم بتعريفها بوصفها ذاتية او لئن الذين يخجلون من ذاتيتم . وهي ايضاً بكل تأكيد انحراف مزاج او لئن الذين يعانون داخل اجسامهم والذين يعرفون حقيقة الجوع والامراض والعمل اليدوي وكل ما من شأنه ان يقوض الانسان . وفي كلمة واحدة هي مذهب من الحركة الاولى مشروعه تماماً وخاصة عندما تعبير عن رد الفعل التلقائي لأحد المضطهدين بالنسبة الى وضعه . ولكن ليس هذا مبرراً لأن تكون الحركة الصالحة . فهي حركة تحوي دائماً حقيقة من الحقائق ولكنها تتجاوزها ، وليس في تأكيد حقيقة العالم المادي الساحقة ضد المثالية ان يكون المرء بالضرورة مادياً ، وسنعود الى هذا .

ولكن فضلاً عن ذلك كيف احتفظ الديالكتيك بضرورته عند هبوطه من السماء الى الارض ؟ لا يحتاج الوعي الهيجلي الى افتراض الجدل . فليس الجدل شاهدآً مرضوعياً خالصاً يشهد من الخارج توالي الافكار : انه هو نفسه جدل ويتواجد في نفسه وفقاً لقوانين التقدم التركيبي ، وليس ثمة حاجة اطلاقاً الى ان يفترض الجدل الضرورة في العلاقات ، انه هو نفسه تلك الضرورة ويعيشها ، ولا يأتيه يقينه من بعض الحقائق القابلة للنقد بشكل من الاشكال ولكن من الهوية التقدمية بين جدل الوعي ووعي الجدل ، واذا كان الجدل يمثل على العكس طريقة نحو العالم المادي وإذا لم يكن الوعي سوى انعكاس للوجود أو تماوج جزئي او لحظة تقدم تركيبي عندما لا يتحقق هويته كاملاً مع الجدل بأكمله .. واذا هاجته من الخارج - بدلأً من ان يشهد من الداخل تواليه الخاص - مشاعر ومفاهيم ذات جذور بخارجه يخضع لها دون ان ينتجه .. فلن يكون سوى حلقة في سلسلة ذات بداية ونهاية متباينتين . وماذا يمكنه ان يقول عن « التأكيد » فوق السلسلة إلا ان يكون السلسلة بأكملها ؟

فالجدل يضع فيها بعض مسيباته ويتابع حركته ، ويُمكن أن يحكم الفكر عندما يتأمل مسيباته بأن هذه المضيقات دليل على وجود طريقة التقدم التركيبية وجوداً احتالياً ، أو يمكنه كذلك أن يقوم بتكوين تخمينات متعلقة بتقدير الظواهر الخارجية ، على أي حال يجب أن يرضي الفكر بالنظر إلى الجدل بوصفه افتراضاً خاصاً بالعمل وبوصفه منهجاً ينبغي تجربته ونحوه هو الذي يذكره ويبصره .

فمن أين يأتي إذن تمسك الماديين بهذا النهج في البحث بوصفه بناءً كونياً ومن أين لهم أن يظهروا بظاهر المتأكد الواثق من « ان العلاقات وشروط الظواهر المتبادلة القائمة على النهج الجدلية تتشيء قوانين المادة المتحركة الضرورية » <sup>١</sup> ، ما دامت علوم الطبيعة تتقدم بروح مناقضة وتستخدم مناهج متعارضة على نحو صارم وما دامت علوم التاريخ لا تزال في خطوطها الأولى ؟ من الواضح أنهم عندما نقلوا الجدل من عالم إلى آخر لم يشعروا التخلص عن الامتيازات التي كانت يتمتع بها في العالم الأول ، فاحتفظوا له بضرورته وقيمه بينما تبحروا عن وسيلة الإشراف عليها . وهكذا شاءوا اعطاء المادة طريقة النمو التركيبي التي لا تنتهي إلا إلى الفكرة واستعمروا من انعكاس الفكرة في ذاتها تجذجاً لليقين ليس له محل في تجربة العالم ..

ولكن في لحظة تصبح المادة نفسها فكرة . إنها تختفظ أسمياً بكثافتها وسكنها وظهورها الخارجي . بل إنها تعطي – أكثر من ذلك – شفافية كاملة ما دمنا نملك القدرة على اتخاذ قرار بشأن عملياتها الداخلية ، إذ إنها ترکيب وتتقدم بواسطة اثراء ثابت ، ولا تنسدح في الأمر ، فليس هنا بجاوز للهادفة والمثالية <sup>٢</sup> في وقت واحد معاً ، إذ تووضع الكثافة والشفافية والظهور الخارجي

١ - سائلن : نفس المرجع ص ١٣ .

٢ - رغم ما ادعاه ماركسين بهذا الشأن أحياناً . إذ كتب سنة ١٨٤٤ انه كان ينبغي تجاوز التعارض بين المثالية والمادية . وحين علق هنري ليفيفر على تفكيره بهذا الصدد أعلن في مجلته ←

والظهور الداخلي والسكون والتقدم التركيبي ... توضع هذه كلها ببساطة متناسبة داخل الوحدة الخادعة الخاصة بالمادية الجدلية .

ويقيس المادة نفس ما اشار اليه العلم ولم يكن ثمة ضم أو توحيد بين المقابلات المتعارضة لعدم وجود تصور جديد يصهرها فعلاً في ذاته ولا يكون على التحديد تصور المادة أو تصور الفكرة . فليس يمكن عبور تعارضها بأن نعزى إلى أحد الأضداد خفية صفات الآخر ، والواقع ويجب الاعتراف بذلك إن المادية حين تصف نفسها بالجدلية تدخل الفلسفة المثالية .

وكما يزعم الماركسيون عن أنفسهم أنهم وضعيون ويهدمون وضعيتهم باستخدام الميتافيزيقا استخداماً ضئيلاً ...

وكما ينادون بعقليتهم ثم يحطموها بفهمهم عن أصل الفكر ... فانهم ينكرون ايضاً مبدأهم وهو مبدأ المادية في نفس الوقت الذي يضعونه فيه بأن يلجموا سرآ إلى المثالية<sup>١</sup> .

وينعكس هذا الخلط في موقف المادية الذاتي حالاً مذهبها الخاص بها :

---

→ عن المادية الجدلية (ص ٥٣ - ٥٤) : « ان المادية التاريخية المعبر عنها بوضوح في المقام الالمانية تبلغ وحدة المثالية والمادية المشار اليها والتي اعلنت في خطوط من سنة ١٨٤٤ . واذن فلماذا يكتب جارودي المتحدث الرئيسي الآخر باسم الماركسي في مجلة الآداب الفرنسية : « يرفض سارتر المادية ويزعم مع ذلك خلاصه من المثالية . وهكذا يكشف غرور هذا الثالث الرفيع المستعجل ؟ » فأي خلط ذاك في هذه العقول !

١ - قد يمترض أحدهم على اني لم اعرض للأصل المشترك لكل التحولات في الكون الا وهو الطاقة وعلى آني وقفت فوق أرض الآلية . من اجل تقدير المادية الديناميكية . وأجيب على ذلك بأن الطاقة ليست حقيقة تدرك ادراكاً مباشراً ولكنها تصور محمد لرعاية بعض الظواهر وبيان العلماء يعروفونها بآثارها اكثراً مما يعروفونها بطبيعتها ويلمدون على الاكثراً كما قال بوانكاريه بثنائهما « شيء ما باق » . بل واكثراً من هذا ان القليل الذي يمكننا ان نقوله عنها يتعارض بقوة مع مقتضيات المادية الجدلية : فالكلم الكل يظل محفوظاً وينغير مواضعه بكميات مجهولة ويماني اختلافاً متدرجاً ثابتاً . وهذا المبدأ الاخير خاصة متعارض مع مستلزمات الجدل الذي يريد الآراء في كل خطوة . ولا ينتهي ان ننسى بالإضافة إلى ذلك ان اي جسم يتلقى دائماً طاقته من الخارج (حتى الطاقة الخاصة بداخلية الذرة مكتسبة) : واذن يمكننا دراسة مشاكل تعا平ات ←

فالنادية تبيح او تجيز ... » هكذا قال ستالين ، ولكن لماذا تبيح او تجيز ؟ ..  
لماذا اذن تجيز ان الله موجود وان العقل هو انعكاس المادة وان غم العالم يتم  
بواسطة صراع القوى المتصادة وان هناك حقيقة موضوعية وانه لا يوجد في العالم  
أشياء لا تعرف ولكن أشياء لم تعرف بعد فقط ؟

لا اجابة على هذا . ولكن اذا كان صحيحاً ان الافكار والنظريات  
الاجتماعية الجديدة التي احدثتها المهام الجديدة الناجمة عن غم الحياة النادية في  
المجتمع تخط لنفسها سبلاً وتصبح تراث الجموع الشعبية التي تعيها وتنظمها ضد القوى  
الفاشية في المجتمع حتى تيسر بذلك قلب هذه القوى التي توقف غم الحياة في  
المجتمع ... اذا كان هذا كله صحيحاً فسيبدو واضحاً ان هذه الافكار قد  
تبنتها البروليتاريا لأنها تقدر لها وضعها الحاضر واحتياجاتها . وكذلك لأنها  
الادارة الاكثر فعالية لنضالها ضد الطبقة البورجوازية .

يقول ستالين في المرجع السابق : إن سقوط اصحاب المذاهب الطوبوية بما  
في ذلك الاهلانيون والفوضويون والاشتراكيون الثوريون يمكن تفسيره مع  
أشياء اخرى من واقع عدم اعترافهم بالدور الولي لظروف الحياة النادية  
للمجتمع في غم المجتمع . فهم يؤسسون نشاطهم العملي بعد وقوعهم في المثالية لا  
على احتياجات غم الحياة النادية للمجتمع ولكن في استقلال عن هذه الاحتياجات  
ورغماً عنها ، اي على خطط مثالية وعلى مشاريع عامة منفصلة عن حياة المجتمع  
الحقيقة . ان ما يعطي القوة والحيوية للماركسية الليينية هو انها تستند في  
نشاطها العملي على احتياجات غم الحياة النادية للمجتمع على وجه التحديد دون  
انفصال عن الحياة الحقيقة للمجتمع فقط » .

وإذا كانت النادية افضل اداة للعمل فان حقيقتها ذات طابع برماتيكي او  
نفسي . وهي مذهب صحيح بالنسبة الى الطبقة العاملة لأنها تلائمها . ولما كان من

---

→ الطاقة في اطار مبدأ السكون العام . وتحويل الطاقة الى عجلة للجدل يشبه تماماً تحويلها  
بالعنف الى فكره .

الضوري ان يتحقق التقدم الاجتماعي بواسطة الطبقة العاملة فانها من ثم اصبح من المثالية التي طالما خدمت مصالح البورجوازية عندما كانت طبقة صاعدة والتي لا تملك اليوم سوى ايقاف نمو الحياة المادية في المجتمع .

ولكن عندما تنتهي البروليتاريا من ابتلاع الطبقة البورجوازية في جوفها ومن تحقيق المجتمع غير الطبيعي فستظهر مهام جديدة تكون سبباً بدورها في احداث افكار ونظريات اجتماعية جديدة ، وعندئذ تكون المادية قد عاشت بحكم كونها فكر الطبقة العاملة ولم يعد هناك طبقة عاملة ، ذلك ان المادية تشير رأياً إذا أخذناها موضوعياً كما لو كانت تعبيراً عن احتياجات ومهام احدي الطبقات ، اي انها تشير بوضوحاً ذاك قوة للتعبئة والتحول والتنظيم تقام الحقيقة الموضوعية بالنسبة إلى قوتها في العمل . وهذا الرأي الذي يدعى انه يعيّن يحمل في نفسه هدمه الذاتي ، لأن هذا الرأي باسم مبادئه نفسها يجب ان يعتبر نفسه واقعة موضوعية وانعكاساً للوجود موضوعاً من موضوعات العلم ، وفي نفس الوقت يهدم العلم الذي يقتضي تحليله وتبنيه على صورة رأي على الأقل .

فالدور هنا واضح ويظل المجموع في الهواء طافياً على الدوام بين الوجود والعدم ، والمؤمن برأي ستالين يتخلص من هذا الدور عن طريق الایمان ، إذا كان يأخذ بالmaterialية فذلك لأنه يريد العمل وتحقيق العالم . وعندما يكون المرء ملتزماً بمثل هذا المشروع العريض فليس لديه الوقت ليتبااطأ في اختيار المبادئ التي تعضده . انه يعتقد في ماركس وفي لينين وفي ستالين ، وهو يحيز مبدأ السلطة ويحتفظ في النهاية بالاعيان الاعمى المستريح في ان المادية يقين ، وسيؤثر هذا الاعتقاد مرة اخرى على موقفه العام ازاء كل الافكار التي يقترحونها عليه .

وإذا ضفت عن قرب مذاهب مثل هذا الشخص او طرفاً من تأكيداته المحسنة سيقول لك انه ليس لديه وقت يضيعه ، وان الموقف يتطلب السرعة ، وانه ينبغي عليه ان يعمل اولاً وان يعمد إلى الضمان بأسرع ما يمكن وان يعمل من أجل الثورة . فيما بعد قد يجد الوقت والفراغ ليعيد النظر في المبادئ او بمعنى أصح انها ستضع نفسها موضع الإستفسار مرة اخرى من تلقاء نفسها ، اما الآن

فيجب على المرء ان يرفض كل معارضة لأنها تجاذف بأن تضعف جانبه . وهذا امر وجيء . اما ان يتولى هذا الشخص بدوره الهجوم وينقد الفكر البورجوازي او اي وضع فكري متهم بالرجعية زاعماً في هذه المرة امتلاك الحقيقة ... فان نفس المبادئ التي اخبرنا عنها منذ زمن قصير ان الوقت لم يكن ملائماً للاعتراض عليها تتحول في لحظة الى بدائه ... انها تنتقل من مستوى الاراء المفيدة الى مستوى المفائق .

ويقال له ان أنصار تروتسكي مخطئون ولكنهم ليسوا كما تدعون مرشدین للبوليس ، ويقال له : انك تعرف جيداً انهم ليسوا كذلك ، فيجيب : بل على العكس اني اعرف تماماً انهم كذلك ، اما ما يفكرون فيه في الواقع فلا يهمي .. لا وجود للذاتية .. اما من الناحية الموضوعية فهم يقومون بدور البورجوازنة ويسلكون سلوك المحرضين والمرشدین البوليسين . لأن القيام بدور البوليس لاشوريماً يؤدي نفس ما يؤديه ان تغير البوليس معاونتك عن عمد .

فيقال له على وجه التحديد : لا .. ليس هناك تعادل بين العملين ، وان سلوك انصار تروتسكي لا يشبه اطلاقاً بكل موضوعية سلوك رجال البوليس . وعندئذ يرد بقوله ان هؤلاء ضارون بنفس درجة هؤلاء وان كل من هؤلاء وهؤلاء يؤثرون في ايقاف تقدم الطبقة العاملة ، وإذا ألح حماوره وأبان له ان ثمة طرقاً كثيرة لا يقف هذا التقدم وان هذه الطرق غير متعادلة حتى في آثارها ... فانه يجب على نحو بدبيع بأن هذه الفروق لا تهمه ولو كانت حقيقة : انتا في فترة الصراع وال موقف بسيط راً لأوضاع جازمة ، فعلام التدقير ؟ وليس على المتابع للشيوعية ان يضيق نفسه بمثل هذه الدقائق . وهكذا نجد أنفسنا عائدين مرة اخرى إلى النافع . وتتأرجح من ثم هذه العبارة : « المناصر لتروتسكي مرشد بوليس » دوماً من مرتبة الرأي النافع إلى مرتبة الحقيقة الموضوعية<sup>۱</sup> .

---

۱ - انتي اقوم هنا بتلخيص محادثات عن شيوعية تروتسكي جرت في مناسبات كثيرة بين بعض المثقفين الشيوعيين وبيني . وفي كل مرة كانت المحادثة تدور على نحو ما بينت .

ولا يظهر غموض فكرة الماركسية عن الحقيقة افضل مما يظهرها موقف الشيوعي ازاء العالم : فالشيوعيون يعلون تأييدهم له ويستغلون اكتشافاته ويجعلون من فكره النموذج الاوحد للمعرفة ذات القيمة . ولكنهم رغم ذلك لا يتخلون عن حذفهم منه ، وطالما انهم يستندون إلى الفكرة العلمية الصارمة عن الموضوعية فاهم يحتاجون إلى روحه القديمة وإلى ذوقه في البحث وفي الانكار وإلى وضوحي في رفض مبدأ السلطة وفي جلوئه دوماً إلى التجربة أو البداهة العقلية . ولكنهم يخذرون نفس هذه الفضائل من حيث هم مؤمنون ومن حيث يضع العلم من جديد موضع الشك كل الاعتقادات . فاذا جاء بصفاته العلمية داخل الحزب وإذا ايد حق فحص المبادئ اصبح العالم عندئذ متفقاً وعارضوا من ثم حرية الفكرية الخطرة التي تعبّر عن استقلاله المادي النسيبي ببيان العامل المشايخ الذي يحتاج بحكم وضعه نفسه إلى الاعتقاد في توجيهات رؤسائه<sup>١</sup> .

ها هي اذن المادية التي يريدون مني ان اختارها : شبح ... بروتيبة الذي لا يمسك به أحد ... مظهر كبير غامض متناقض . انهم يطلبون إلى ان اختار اليوم بالذات بطلق حرية الفكر ، وفي وضوح تام ، وما ينبغي ان اختاره في حرية ووضوح وفي احسن احوالى الفكرية هو مذهب هدم الفكر .. اني اعرف انه لا يوجد سبيل آخر للنجاة والخلاص امام الانسان سوى تحرير الطبقة العاملة . اني اعرف ذلك قبل ان اكون مادياً وبمجرد الاستكشاف البسيط للواقع . اني اعلم ان مصالح العقل في جانب البروليتاريا . فهل يدعو ذلك إلى ان اطلب الى فكري الذي ساقني إلى هذا ان يهدم نفسه بنفسه حتى افرض عليه رغم ذلك ان يتخلّى عن مقاييسه ، وان يفكّر في المتناقض ، وان يتمزق بين دعاوى متعارضة وان يفقد كل شيء حتى الوعي الواضح بنفسه وان يلقي بنفسه عيانياً في سباق يبعث على الدوار الذي يؤدي إلى الإيذان ؟

---

- فكما نرى في مسألة لينينكو العالم الذي كان يقيم منذ بعض الوقت السياسة الماركسية متضامنة مع المادية واضطر الى ان يصبح تابعاً في اتجاهه لمقتضيات هذه السياسة . ما هنا دائرة مفرغة .

كان بسكال يقول : اجلس على ركبتيك وستؤمن ، ويحاور هذا المذهب مذهب المادة ، ولكن اذا كان ينبغي علي وحدي ان اهبط على ركبتي ، وادا كنت اضمن بهذه التضحيه سعادة البشر كان علي بلاشك ان اواقف على ذلك ، ولكن المسألة تقتضي التخلی من اجل الجميع عن حقوق حرية النقد وعن الوضوح البديهي وعن الحقيقة آخر الأمر . ويقال لي ان كل ذلك سيرد إلينا مؤخراً ، ولكن لا دليل على ذلك ، كيف تكتنی ان اعتقد في وعد اعطي لي باسم المبادئ التي تهم نفسها بنفسها ؟ أنا لا اعرف سوى شيء واحد : وهو انه يحب اليوم بالذات ان يرفض فكري نفسه . فهل وقعت في هذه المضلة التي لا تقبل : وهي إما خيانة البروليتاريا من اجل خدمة الحقيقة او خيانة الحقيقة باسم البروليتاريا ؟

وادا نظرت إلى الإيمان المادي لا من حيث مضمونه ومحتواه ولكن من حيث تاريخه كظاهرة اجتماعية فاني الحظ بوضوح انه ليس نزوة من نزوات المثقفين ولا مجرد غلطة فيلسوف ، ومهما بعده في فحصه فاني اجده مقيداً بال موقف الثوري او مشدوداً اليه . ان اول من اراد تخليص البشر من مخاوفهم ومن اغلاهم واول من شاء نحو معبودية في محیطه هو بالاسم ابیقور الذي كان مادياً ، ولم تشارك مادية الفلسفة الكبار او مادية المجتمعات الفكرية بقدر ضئيل في التمهيد لثورة ١٧٧٩ . ويستخدم الشيوعيون كذلك بكل مسرو ورديلاً يشبه بخواصه الدليل الذي تستخدمة الكاثوليكية في الدفاع عن ايمانها من اجل حماية دعواها : «اذا كانت المادية خاطئة - هكذا يقولون - فكيف تفسر انها أدت إلى اتحاد الطبقة العاملة وانها تبيح قيادتها في النزاع وانها جعلتنا نحب هذه السلسلة من الانتصارات اثناء النصف قرن الاخير على الرغم من اشد الاضطهادات عنفاً ؟ وليس هذا الدليل الكنسي الذي ينهض ويقوم عن طريق النجاح البعدي اللاحق منعدم القيمة . فمن المؤكد ان المادية اليوم فلسفة البروليتاريا تماماً على اساس ان البروليتاريا ثورية . ويحمل هذا المذهب الرهيب الكاذب اشد الامال عنفاً و اكثرها تقواة ، وصارت هذه النظرية التي تنكر حرية الانسان جذریاً

اداة تحرر الانسان الاكثر جذرية . وهذا يعني ان مضمون المادية ملائم لتبعة وتنظيم القوى الثورة . ويعني ايضاً ان ثمة علاقة عميقة بين وضع احدى الطبقات المضطهدة وبين التعبير المادي عن ذلك الوضع . ولكن لا يمكننا ان نستنتج من ذلك ان المادية فلسفية او انها الحقيقة .

ويجب ان تحتوي المادية على حقائق بطريقة لا شك فيها بقدر ما تجيز فعلاً متناسقاً وبقدر ما تعبير عن وضع ماثل وبقدر ما يجد فيها ملايين الناس املاً وصورة لحالتهم . ولكن هذا لا يعني اطلاقاً انها بأكملها مذهب صحيح . ويمكن ان تنطوي الحقائق التي تشملها وان تفرق في الخطأ من جديد ، ويحوز ان يعمد الفكر الثوري جبأ في العلاج السريع إلى عمل مسودة لبناء مؤقت سريعاً لوصلها ، وهذا هو ما يسمى بلغة الخياطين « الترقيم » أو « الرقة » ، وفي هذه الحالة يوجد في المادية اكثر جداً مما يستلزم الرجل الثوري ، ويوجد فيها ايضاً اقل بحث عن هذا « الترقيم » الاضطراري المتعجل للحقائق ينبعها من الانتظام فيما بينها تلقائياً ومن الحصول على وحدتها الحقيقة .

والمادية بلا ادنى اعتراض هي الاسطورة الوحيدة التي تتلاءم مع مقتضيات الثوريين ، ولا تذهب السياسة الى ابعد من ذلك . فالاسطورة تخدمها وهي تتبنّاها . ولكن من اجل دوام مشروع المادية وقتاً طويلاً ، فان احتياجهما يكون اكبر الى الحقيقة لا الى الاسطورة . وعمل الفيلسوف هو تجميع الحقائق التي تحويها المادية وانشاء فلسفة ملائمة شيئاً فشيئاً تماماً كاماً تلائم الاسطورة التزامات الثوريين ، وافضل طريقة لاكتشاف هذه الحقائق اولاً وسط الخطأ التي تستحمر فيه ، هي تحديد الالتزامات ابتداء من فحص واعٍ ل موقف الثوري واعادة تهديد الطريق في كل حالة ... هذا الطريق الذي تأدوا منه إلى اعلان التمثيل المادي للكون ثم النظر فيما اذا لم تكن هذه الالتزامات قد حادت واستدارت عن معناها الاول في كل مرة . فقد تعصي هذه الالتزامات اذا خلصناها من الاسطورة التي تقلّ عليها وتضع قناعاً فيما بينها وبين نفسها ...

قد تضي هذه الالتزامات مختلة خطوطاً كبيرة لفلسفة متسقة تعلو على المادية مجرد كونها وصفاً حقيقياً للطبيعة وللعلاقات الإنسانية .

## ٢ - فلسفة الثورة

لقد كانت لعبة النازيين ومعاونיהם خلط الأفكار ، وتسمى نظام بيتان باسم الثورة . ويبلغ الأمر من العبث مبلغاً امكناً معه ان تقرأ في احد الأيام بالخط العريض في صحيفة الغريب : « الثبات هو شعار الثورة القومية » . ويصبح اذن ان نذكر بعض الحقائق الأولية ، ولتحاشي كل افتراض سابق سنأخذ بتعريف بعدي لاحق يعطيه . ماتييز المؤرخ إلى الثورة . يكون ثمة ثورة في رأي ماتييز إذا صحب تغيير الأنظمة تعديل عميق في نظام الملكية .

و سنسمي الحزب او الشخص المتمي إلى حزب ثوريين إذا كانت أفعالها تمهد عن قصد لثورة مشابهة ، واول ملاحظة يجب تقديمها انه ليس من حظ اي أحد ان يكون ثورياً . لا شك ان وجود حزب قوي منظم يهدف إلى الثورة يمكنه ان يمارس جذبه للأفراد او للجماعات من كل صنف ، ولكن لا يمكن ان يصدر تنظيم هذا الحزب إلا عن اشخاص من ذوي حالة اجتماعية معينة . او بعبارة اخرى . الرجل الثوري رجل متموضع ، ومن الواضح اننا لا نعثر عليه إلا بين المضطهدين . ولكن لا يكفي ان يكون المرء مضطهداً كي يكون ثورياً ، قد نستطيع ان نعد اليهود من بين المضطهدين ، و ذلك ميسراً ايضاً لبعض الاقليات السكانية في بعض البلاد . ولكن اغلب هؤلاء مضطهدون في صم الطبقة البورجوازية ، وبما انهم يقاسمون الطبقة التي تضطهدتهم الامتيازات فهم لا يستطيعون التمهيد لهم هذه الامتيازات دون تناقض .

وبنفس الطريقة لن نسمى القومين الاقطاعيين في المستعمرات او السود الامريكيين ثوريين على الرغم من ان مصالحهم قد تتفق مع مصالح الحزب

الذى يهدى للثورة ، ذلك ان تكاملهم فى المجتمع ليس تاماً ، فما يطالب به الاولون هو العودة الى الوضع الذى كانت عليه الامور من قبل . انهم يريدون استعادة سعادتهم وقطع الروابط التى تربطهم بالمجتمع المستعمر ، ويتوق السود الامريكيون واليهود البورجوازيون إلى المساواة في الحقوق مالا يتطلب اي تغيير بنائي في نظام الملكية ، انهم يريدون فقط ان يكونوا مشاركين في امتيازات ماضطهديهم فقط ، ومعنى ذلك في الواقع انهم يبحثون عن تكامل أكثر اكتمالاً .

اما الثوري فيوجد في وضع معين بحيث لا يستطيع مجال ان يتقاسم هذه الامتيازات ، انه يستطيع ان يحصل على مطالبه عن طريق تحطيم الطبقة التي تضطهد ، وهذا يعني ان هذا الاضطهاد ليس مثل اضطهاد اليهود او الزوج الامريكيين مجرد صفة ثانوية او صفة جانبية في النظام الاجتماعي المعين ، بل ان هذا الاضطهاد على العكس مكون له فالثوري اذن مضطهدون وحجر الزاوية في المجتمع الذي يضطهده في آن معاً . او بعبارة أوضح انه لا غنى عنه لهذا المجتمع بوصفه مضطهداً . ومعنى هذا ان الثوري ينتمي الى اولئك الذين يعملون من أجل الطبقة المسيطرة .

فالثوري بالضرورة مضطهَد وعامل ووصفه عاملًا هو مضطهَد . ويكتفى هذا الطابع المزدوج للمنتج والمضطهَد للتعرِيف بموضع الرجل الثوري ولكن دون التعرِيف بالثوري ذاته . ولم يكن عمال الحرير في مدينة ليون بفرنسا أو العمال بالاليومية في يونية ١٨٤٨ ثوريين ، ولكن مشاغبين أو عصاة . فقد تقاتلوا من أجل تحسين طفيف لمصيرهم لا من أجل تغيير هذا المصير تغييرًا جذريًا ، وهذا يعني أن وضعهم كان مقللاً عليهم وانهم قبلاً في بمجموعه . فقد كانوا يقبلون ان يكونوا بمهماً وان يعملاً بالآلات ليست ملائكة لهم وكانوا يعترفون بحقوق الطبقة المالكة وكانتا يخضعون لانخلافها ، أو ببساطة ، لقد كانوا يطالبون بزيادة رواتبهم في داخل حالة الامور التي لم يتتجاوزوها ولا حتى اعترفوا بها . أما الثوري فيمكِن تعرِيفه عن طريق التجاوز للوضع الذي يكون فيه ،

ولأنه يتجاوز ذلك الوضع نحو وضع جديد بشكل جوهرى يمكنه أن يلم به في  
مجموعه التركى أو اذا شئنا انه يدفع بهذا الوضع الى الوجود من أجله ككل  
شامل . فابتداء من هذا التجاوز اذن نحو المستقبل ومن وجها نظر المستقبل  
يقوم بتحقيقه ، وبىدأ من أن يظهر في عينيه كبناء قبلى نهائى مثلا يبدو في  
عيني المضطهد المستسلم فليس هذا الوضع الجديد بالنسبة اليه سوى لحظة كونية .  
اذ طالما أنه يريد تغيير هذا الوضع ، فلا بد أن يعتبره في الحال من وجها نظر  
التاريخ وأن يعتبر نفسه كمندوب عن التاريخ .

وهكذا منذ البدء يهرب عن طريق مشروعية نفسه نحو المستقبل من  
المجتمع الذى يكتم أنفاسه ويستدير نحوه مع ذلك لتفهمه ، فهو يرى تاريخاً  
بشرياً لا يكون الا شيئاً واحداً مع مصير الانسان ويكون التغيير الذى يود  
تحقيقه فيه خطوة هامة على الأقل اذا لم يكن هو نفسه الهدف . ويبدو التاريخ  
له كقدم ما دام يحكم على الحالة التي يريد أن يسوقنا إليها بأنها أفضل من الحالة  
التي نوجد فيها حالياً . ويرى العلاقات الانسانية في نفس الوقت من وجها  
نظر العمل ما دام العمل هو حصته .

ولكن العمل رابطة مباشرة وسط أشياء كثيرة بين الانسان والكون  
وهو استيلاء الانسان على الطبيعة وهو في نفس الوقت غوذج أولى للعلاقة بين  
الناس . انه اذن موقف أساسى للحقيقة الانسانية داخل في وحدة مشروعية  
ويكون موجوداً ويسعى في نفس الوقت الى ايجاد علاقة مع الطبيعة وعلاقة مع  
الآخر في الاستناد المتبادل بين بعضها البعض ، وهو يعرف جيداً على أساس  
مطالبته بالتحرير بوصفه عاملأ أن هذا التحرير لا يمكن أن يتحقق فقط عن  
طريق تكامل شخصه في الطبقة ذات الامتيازات . ان ما يتمناه على عكس  
ذلك تماماً . هو أن تصبح علاقات التأزر التي يقيمها بينه وبين العمال الآخرين ،  
النموذج نفسه للعلاقات الانسانية ، فهو يتطلع اذن لتحرير الطبقة المضطهدة  
بأكملها ، وعلى عكس التأثر الذى يعمل بمفرده لا يفهم الثوري نفسه الا في  
علاقات تأزره مع طبقته .

ولما كان الثوري شاعرًا بالبناء الاجتماعي الذي ينتمي إليه فإنه يقضي بخلو الفعل من المعنى إلا إذا ارتبط بصير الإنسان ويأمر بالمثل بفلسفة تهم فكريًا بوضعه ، يجب أن تكون هذه الفلسفة كلية شاملة أي أن تعطي تفسيرًا كليًا شاملًا للوضع الإنساني . وبما أنه يمثل من حيث هو عامل بناء أساسياً في المجتمع ويقوم بدور المفصل بين الناس والطبيعة فليس أمامه إلا أن يتعامل بفلسفة لا تعبر أولاً وأساساً عن العلاقة الأصلية بين الإنسان والعالم من حيث هي فعل متسبق لأحداثها على الآخر على وجه التحديد . إذ أنه لما كانت هذه الفلسفة تولد من مشروع تاريخي ويجب أن تمثل طريقة معينة للتصور التاريخي الذي ارتضاه من ينادي بها فعليها أن تقدم بالضرورة مجرى التاريخ كمجرى موجة أو كمجرى يمكن توجيهه على أسوأ الفروض . وبما أنها تولد من الفعل وتتعدد على الفعل الذي يتطلبها لالقاء الضوء عليه ، فلن تكون تأملاً للعالم ، وإنما يجب أن تكون هي نفسها فعلاً .

ولنفهم جيداً أنها لا تأتي لتنضاف إلى المجهود الثوري ، ولكنها لا تفترق عن هذا المجهود نفسه . إنها محتواه في المشروع الأصلي الخاص بالعامل الذي ينضم إلى حزب الثورة وهي موجودة ضمناً في موقفه الثوري ، لأن كل مشروع لغير العالم لا ينفصل عن مفهوم معين يكشف عن العالم من وجهة نظر التغيير الذي نرجو أن نتحقق فيه . وسيكون بمجهود الفيلسوف الثوري إذن من استخلاص وفض الم الموضوعات الرئيسية الكبيرة الخاصة بال موقف الثوري . وهذا المجهود الفلسفى هو نفسه فعل . لأنه لا يمكن أن يستخلص هذه الموضوعات إلا إذا وضع نفسه في الحركة ذاتها التي تولدها ، والتي هي الحركة الثورية . فهذا المجهود فعل أيضاً لأن الفلسفة إذا أمكن اخراج مكتنونها مرة جعلت المشايخ أو المناصر أكثر وعيًا بصيره وبعثاته في العالم وبغایاته .

وهكذا يكون الفكر الثوري فكرًا متموضعاً . إنه فكر المضطهدين بقدر ما يثورون على نحو مشترك ضد الاضطهاد . ولا يمكنه أن يتكون من جديد بالنسبة إلى الذين يأتون من الخارج . يمكن تعلمه فقط إذا تم عن طريق استرجاع

الحركة الثورية في النفس وإذا اعتبرناه ابتداء من الوضع الذي يصدر عنه . وينبغي ملاحظة ان فكر الفلسفة الصادر عن الطبقة الحاكمة هو فعل ايضاً . وقد وضح نيزان ذلك جيداً في مؤلفه « كلاب الحراسة » . انه فكر يهدف الى الدفاع والمحافظة والمناهضة . ولكن يأتي نقصه عن مستوى الفكر الثوري من أن فلسفة الاوضطهاد تسعى الى اخفاء طابعها النفعي أو البراجماتيكي . فيها انها لا تهدف الى تغيير العالم، بل الى ثباته، صارت تعلن انها تتأمله كما هو . انها تواجه المجتمع والطبيعة من وجهاً نظر المعرفة البحتة دون أن تعرف الى نفسها بأن هذا الوضع يمنع الى استدامة الحالة الحاضرة في الكون مع استمرارها في الاقناع بإمكان معرفته أكثر من امكان تغييره وبأنه على اسوأ الفروض ينبغي أولاً معرفته اذا شئنا تغييره .

وتجري نظرية الرؤساء المعرفية فعلاً سلبياً ورادعاً باعطاء الشيء ماهية سكونية خالصة على عكس كل فلسفة للعمل تدرك الموضوع أو الشيء خلال الفعل الذي يغيره باستخدامه . ولكنها تتطوّي في ذاتها على نفيِّ الفعل الذي تجريه ما دامت تؤيد بوجه تام أولوية المعرفة وترفض كل مفهوم نفعي أو براجماتيكي للمعرفة . وامتياز الفكر الثوري من أنه يطالب أولاً بطابعه في الفعل . انه فكر شاعر بكونه فعلاً . وإذا اعتبر هذا الفكر نفسه مفهوماً كلياً للكون، فذلك لأن مشروع العامل المضطهد يعد موقفاً كلياً ازاء الكون بأكمله .

ولكن لا كان الثوري محتاجاً إلى تيز الصريح من الخطأ، فإن وحدة الفكر والفعل التي لا تتحل، تتطلب نظرية جديدة نسقية للحقيقة . ولن يلائمه المفهوم البراجماتيكي أو النفعي لأن عبارة عن مثالية ذاتية بسيطة محضة . ومن أجل هذا اخترعت الاسطورة المادية . فلها فضل ارجاع الفكر بمحبت لا يكون سوى صورة من صور الطاقة الكلية وبمحبت يفقد بذلك وجهه الشاحب كرغبة النار . وفضلاً عن ذلك فإن المادية تقدم الفكر في كل حالة كسلوك موضوعي بين أنواع أخرى من السلوك . أي كسلوك استشارته حالة العالم وارتد نحوها لتعديلها .

ولكننا رأينا قبل هذا ان المبدأ الفكري لل الفكر الشروط يهم نفسه بنفسه ، وسأوضح بعد قليل أن هذا ينطبق أيضاً بالنسبة الى المبدأ الفكري الخاص بالفعل الجزئي . ليس ثمة ما يدعو الى تجسيد اسطورة في تكوين المخلوقات تصور بطريقة رمزية الفكر - الفعل . وانما الى هجر كل الأساطير والعودة الى الاقضاء الثوري الحقيقي في توحيد الفعل والحقيقة وتوحيد الفكر والواقعية . لا بد باختصار من نظرية فلسفية تدل على أن حقيقة الإنسان فعل وان الفعل فوق الكون لا يمثل الا وحدة مع مفهوم هذا الكون كما هو . أو بعبارة أخرى أن الفعل هو كشف للحقيقة في نفس الوقت الذي يكون فيه تعديلاً لهذه الحقيقة <sup>١</sup> . غير أن الأسطورة المادية كما رأينا هي علاوة على ذلك تمثل تصويري في وحدة خاصة بعلم القوانين الكونية وبالحركة التاريخية وبعلاقة الإنسان بالمادة وبعلاقة الناس بعضهم ببعض أو باختصار بكل الموضوعات الثورية . فلا بد اذن من العودة الى مفاصيل الموقف الثوري وفحصها بالتفصيل للنظر فيما اذا لم تكن تستدعي شيئاً آخر سوى التشخيص الأسطوري أو اذا لم تطلب على العكس أساساً لفلسفة صارمة .

كل عضو في الطبقة المسيطرة هو انسان ذو حق إلهي . فهو بمحض مولده في وسط من الرؤساء مقتنع منذ طفولته بأنه مولود كي يأمر . وهذا صحيح بمعنى معين طالما أن والديه اللذين يصدران الأوامر قد أنجباه ليحل محلهما . توجد وظيفة اجتماعية معينة تنتظره في المستقبل وهي التي سيترك نفسه فيها على سجيته عندما يصير في السن المناسب ، وتشبه الحقيقة الميتافيزيقية الخاصة بشخصه . وهو أيضاً بالنسبة الى نفسه شخص أعني مركب موضوع قبلي كفسل وكحق . وكان في انتظاره آلة الأعيان وكان مقدراً له أن ينتمي اليهم في الوقت المطلوب ولذلك فهو يوجد لأنه يملك حق أن يكون موجوداً .

---

١ - وهذا هو ما يسميه ماركس «المادية العلمية» في م الموضوعات عن فورباخ . ولكن لماذا مادية؟ .

هذا الطابع المقدس للبورجوازي في نظر البورجوازي والذى يتبدى في حفلات تقدير واعتراف ( مثل الخلاص وبطاقة الزيارة والاحاطة والزيارات التقليدية .. الخ .. ) هو ما نسميه بالكرامة الإنسانية . وتنخلل مفاهيم الطبقة الحاكمة بأكملها هذه الفكرة عن الكرامة . وعندما نقول عن الناس انهم « ملوك الخلق » فيجب أن نفهم هذه الكلمة بأقوى معاناتها . فهم سلاطين الخلق بالحق الإلهي . وقد خلق العالم من أجلهم وجودهم هو القيمة المطلقة والمرضية تماماً للروح التي تعطي معناها إلى العالم . وهذا هو ما تعنيه عن أصلية كل الأنظمة الفلسفية التي تؤكد أولوية الذات على الموضوع وتكوين الطبيعة بالنشاط الفكري . ومن المسلم به في هذه الظروف أن يكون الإنسان كائناً فوق طبيعى : وما يسمى الطبيعة هو بمجموع ما يوجد دون امتلاك حق الوجود .

فالطبقات الكادحة تشغل بالنسبة إلى الرجال المقدسين جزءاً من الطبيعة . ولا يجب أن يأمروا . يجوز في المجتمعات الأخرى أن مجرد ميلاد العبد داخل الدوّموس يعطيه هو أيضاً طابعاً مقدساً : وهو الميلاد من أجل الخدمة وهو أن يكون الرجل ذا الواجب المقدس أمام الإنسان ذي الحق المقدس . ولكن لا تستطيع أن تصل إلى هذا الخد في حالة البروليتاريا . ليس لأن العامل المولود في الكفر البعيد وسط الازدحام أي اتصال مباشر بالطبقة الرفيعة المالكة . وليس له شخصياً أي حق فيما عدا الحقوق التي يحددها القانون وليس منوعاً بالنسبة إليه إذا استحوذ على هذه النعمة الخفية التي يسمونها بالجدارة أن يقبل في ظروف معينة وباحتياطات معينة داخل الطبقة العالية : وعندئذ سيصير ابنه وابن ابنه رجلاً من ذوي الحقوق المقدسة .

فليس هو اذن سوى كائن حي أو أكثر الحيوانات انتظاماً وقد شعر الناس جميعاً بما في لفظة طبيعي التي تستخدم في الدلالة على السكان الأصليين بالبلاد الخاضعة للاستعمار من وضاعة . فرجل البنوك ورجل الصناعة والمدرسين نفسه من العاصمة ليسوا الطبيعيين في أي بلد . انهم ليسوا طبيعين على الأطلاق . على العكس يشعر الكادح بأنه طبيعي . وتأتي كل واحدة من الأحداث في

في حياته لتكرر له عدم حقيقته في الوجود . فوالده لم يأتي به إلى العالم من أجل أية غاية خاصة ، ولكن عن طريق الصدفة من أجل لا شيء . على أحسن تقدير لأنهما كانا يحبان الأولاد أو لأنهما تأثرا بدعابة معينة أو لأنهما أرادا الاستفادة من الامتيازات التي تعطى للأسر ذات الأولاد الكثرين . لا تتظره وظيفة خاصة وإذا تعلم فليس ذلك من أجل اعداده لممارسة الكهانة كمهنة ، وإنما للسماح له فقط بمواصلة وجوده الذي لا يبرر له والذي يتولاه منذ ميلاده .

انه يعمل كيما يعيش ولا يكفي ان يقال ان ملكية تناسج عمله تسرب منه ، انهم يسلبونه معنى العمل الذي يقوم به طالما انه لا يشعر بنفسه متضامنا مع المجتمع الذي ينتج من أجله . وسواء كان عمله يدويا أو للتنمية فهو يعرف انه يمكن احلال غيره محله . بل ان الاحلال المتداخل بين العمال بعضهم بعضاً هو الطابع المميز للعمال . ويكون تقدير عمل الأطباء أو رجال القانون نظراً للكيف ، أما تقدير عمل العامل الجيد فيتوقف على الكم . ويشعر بنفسه خلال ظروف وضمه كما لو كان عضواً من نوع حيواني : هو النوع الانساني .

وكما بقي في هذا المستوى بدت له حالته طبيعية . وسيتابع من ثم حياته كابدأها مصحوبة بثورات مفاجئة اذا اشتد الشعور بقسوة الاضطهاد ولكن بطريقة مباشرة . ويختار الثوري هذا الوضع ما دام يريد تغييره وهو يعتبره فعلاً من وجاهة نظر ارادته التغيير هذه . ويلزم أولاً ملاحظة أنه يريد تغيير ذلك الوضع من أجل طبقة يأكلها لا من أجله هو نفسه . وإذا لم يفكر إلا في نفسه ، يمكنه على وجه التحديد أن يغادر نطاق النوع وقبول القيم الخاصة بالطبقة المسيطرة . ومن المسلم به إذن انه سيقبل قبيلياً الطابع المقدس للرجال ذوي الحق الإلهي وذلك لغرض واحد وهو أن يستفيد منها بدوره .

ولكن بما انه لا يملك التفكير في اطراء هذا الحق الإلهي الناجم أصلاً عن الضبط الذي يود تحطيمه على وجه التحديد أمام طبقة يأكلها ... فلن تكون أول خططه هي معارضته حقوق الطبقة الحاكمة . ففي نظره لا يوجد هؤلاء الناس أصحاب الحق الإلهي . وهو لم يقاربهم ولكنهم يخمن انهم يزاولون وجوداً

مثل وجوده نفسه في غموضه وعدم تبريره ، وهو يخالف أعضاء الطبقة التي تؤدي الاضطهاد في أنه لا يسعى إلى نبذ أعضاء الطبقة الأخرى من الطائفة البشرية ، ولكنه يريد أولاً أن يسلخ عنهم هذا الطابع السحري الذي يجعلهم ذوي مهابة في أعين أولئك الذين يضطهدونهم .

وفضلاً عن ذلك فهو ينكر في حركة تلقائية تلك القيم التي بدأوا بفرضها ، وإذا كان صحيحاً أن خيرهم قبلي ، فستصاب الثورة بالتسنم في صميم ماهيتها . ذلك أن النهوض ضد الطبقة العليا سيكون في هذه الحالة نهوضاً ضد الخير العام . ولكنه لن يفكر في احلال خير قبلي آخر محل هذا الخير لأنها لا يقف في المرحلة البناءة . وهو يريد فقط أن يتخلص من كل القيم والقواعد السلوكية التي جمدتها الطبقة الحاكمة لأن هذه القيم والقواعد لا تهدو أن تكون ايقافاً لسلوكه وتهدف بطبيعتها إلى امتداد حالة الوضع القائم .

وما دام يريد تغيير التنظيم الاجتماعي ، فينبغي له أولاً أن يرفض فكرة أن العناية الإلهية قد حلّت في موضع الرئاسة بؤسته . ويكونه الأمل في احلال واقعة أخرى تتناسبه محل العناية الإلهية في حالة واحدة فقط وهي أن يعتبر هذه العناية كواقعة ، وفي الوقت نفسه يتميز الفكر الثوري بأنه انساني ، وهذا التأكيد « نحن أيضاً بشر » يوجد في أساس كل ثورة ، وبهذا يفهم الثوري جيداً أن ماضيه بشر .

لا شك أنه سيكون عنيناً أزاءهم وسيسعى حثيثاً لتحطيم عبوديتهم ولكنه إذا اضطر إلى هدم بعض حيواناتهم فسيحاول أن ينقص ذلك المدمر إلى أقل ما يمكن وسيؤدي هذا في حدود ضيقـة جداً لأنـه في حاجة إلى خبراء والـى تصمـيات . وهـكذا تحـمل أكثرـ الثـورـات دـمـويـةـ التـئـامـاتـ عـلـىـ الرـغـمـ منـ كـلـ شـيءـ ذلكـ انـ الثـورـةـ قـبـلـ كـلـ شـيءـ اـمـتـصـاصـ وـالـتـهـامـ لـلـطـبـقـةـ صـاحـبـةـ الـاضـطـهـادـ بـواسـطـةـ الطـبـقـةـ المـضـطـهـدةـ . وـعـلـىـ عـكـسـ الـهـارـبـ منـ الخـدـمـةـ أوـ المـتـمـيـ لـلـلـقـلـيـةـ المـعـذـبةـ الـذـيـ يـوـدـ الـارـقـاعـ إـلـىـ مـسـتـوـيـ أـصـحـابـ الـأـمـتـيـازـاتـ وـالـتـشـبـهـ بـهـمـ ،ـ يـرـيدـ الثـورـيـ الـهـبـوـطـ بـهـمـ إـلـىـ مـسـتـوـاهـ وـإـلـىـ نـفـسـهـ مـنـكـرـأـقـيمـةـ اـمـتـيـازـاتـهـ .ـ وـبـاـنـ الـاحـسـاسـ

المتصل بعرضيته يحثه على الاعتراف أمام نفسه بأنه واقعة غير مبررة فهو يعتبر الناس من أصحاب الحق الإلهي كما لو كانوا وقائع بسيطة مشابهة له .

فليس الثوري اذن رجلاً يطلب استرداد حقوقه ، ولكنه على العكس هو الرجل الذي يخدم فكرة الحق نفسها ويواجهها كنتاج للعادة وللقوة . ولا تبني انسانيته على الكرامة الإنسانية ، لأنه على العكس ينكر على الإنسان كل كرامة خاصة . والوحدة التي يريد أن يدمج فيها كل نظراته ونفسه ، هي وحدة النوع الإنساني لا وحدة السلطة الإنسانية .

هناك نوع إنساني وهو مجرد ظهور عرضي لا مبرر له . وقد أدت به ظروف غلوه إلى نوع من الاختلال الداخلي . ومهما كان الرجل الثوري هي أن يجعل هذا النوع الإنساني يستعيد اتزاناً أكثر عقلية فيما وراء حاليه . والطبيعة تقبل نفسها على الإنسان وتعتله مثلاً أغلى النوع نفسه على الإنسان صاحب الحق الإلهي وامتصته ، فالإنسان واقعة طبيعية ، أما الإنسانية فنوع بين أنواع أخرى .

وبهذه الطريقة فقط يظن الثوري أنه يستطيع الإفلات من تصويفات (أو تضليلات ) الطبقة صاحبة الامتيازات ، والإنسان الذي يجعل من نفسه إنساناً طبيعياً لا يكتبه اطلاقاً أن يضل بالتجوء إلى الأخلاق القبلية ، وتبدو الماديات اذن مادة إليه المساعدة ، إنها ملحمة الواقع الشعرية . لا شك أن الروابط التي تقيم نفسها خلال العالم المادي ضرورية . ولكن تبدو الضرورة وسط وضع عرضي أصيل . إذا كان الكون موجوداً أمكن تنظيم نمو حالاته وتتابعها بواسطة قوانين . ولكن ليس ضرورة أن يكون الكون موجوداً أو أن يكون ثمة وجود عموماً طالما أن طابع الاحتمال أو طابع الامكان العرضي للكون يتصل فيما بينه وبين نفسه خلال كل الارتباطات وأكثرها صرامة في كل واقعة خاصة .

ويكفي أن ي يحدث تعديل في كل حالة تتحكم فيها من الخارج حالة سابقة إذا ركزنا فعلنا على أسبابها . وليس الحالة الجديدة أكثر طبيعية أو أقل

طبيعية من الحالة السالفة اذا عيننا بهذا أن الحالة الجديدة غير مؤسسة على حقوق وان ضرورتها نسبية فحسب . وبما أن الأمر يتعلق بجنس الانسان داخل العالم في نفس الوقت . فقد أدت المادية ميزة باقترا . ها أسطورة فظة عن أصل الانواع من شأنها أن ترجع صور الحياة الأكثر تعقيداً الى الصور الأكثر بساطة . وليس الأمر امر مجرد احلال السبب محل الغاية في كل حالة . بل كذلك أمر اعطاء شكل مقاطعة الابناء الفرنسيه حيث حلت الأسباب في كل مكان محل الغايات عن العالم .

ويتضح سلفاً من موقف أول واكثر كبار الماديين سذاجة وهو ابىقور ان المذهب المادي قام دائماً بأداء تلك الوظيفة ، فهو يعترف بأنه يمكن أن يكون عدد لا نهائى من التفاسير المختلعة صحيحة أيضاً مثل المادية ، أي أنه يمكن أن تغير هذه التفاسير التفاصيًّا دقيقةً بالمثل الى الظواهر . ولكنكه يتحدى ان يكون من بينها تفسير واحد يخلص الانسان من مخاوفه على نحو أتم . واما كان الانسان من اصحاب المعاشرة فلا تنشأ مخاوفه الأساسية من الموت أو مجرد إله قاس ، ولكن من مجرد أن حالة الأشياء التي يعاني منها قد نتجت وتأيدت بفعل غايات عالية مجهولة . ومن ثم فكل مجهود لتعديل الانسان سيكون اذن خاطئاً وعابثاً وسينزلق يأساً رقيق الى داخل أحكامه وسيمنعه من تبني أي تحسن بل من مجرد تصوره .

وقد حذف ابىقور من الموت ذلك الطابع الأخلاقي الذي تسرب اليه من اسطورة حاكم العالم السفلي فرده بذلك إلى مجرد واقعة . وهو لم يحذف الأشياء ، ولكنه خلق منها ظواهر فزيائية بمحنة ، وهو لم يجرؤ على حذف الآلهة ولكن هبط بها إلى حد ان صارت نوعاً إلهياً لاعلاقة له بنا ، وانزع منها القدرة على ان تخلق نفسها بنفسها وبين أنها نشأت مثلنا بفعل انسياپ الذرات .

ولكن حتى هنا أيضاً هل هناك ضرورة توجب حقاً الاسطورة المادية التي قامت بالخدمة وبالتشجيع ؟ ان ما يستلزم وعي الثوري هو ألا يكون لامتيازات الطبقة المستغلة أي تبرير وأن تكون المرضية الأصلية التي يجدها في

نفسه داخلة أيضاً في تكوين الوجود بما في ذلك وجود مستقبله وأن يكن أخيراً تخطي نسق القيم الذي بناء أسياده والذي يهدف إلى منع وجود حتى المزايا والتزوع به نحو تنظيم العالم الذي لم يوجد بعد والذي يستبعد كل الامتيازات من حيث الحق ومن حيث الواقع .

ولكن من المشاهد ان للثوري موقفاً مزدوجاً حيال الطبيعة . فهو من ناحية يقفز في الواقع الى الطبيعة وهو يجر معه معلميه . ولكننه ينادي من ناحية اخرى بالطabelle باحلال التطابق العقلي للعلاقات الانسانية محل الاختلاط الصادر عن الطبيعة بلا ابصار . وتعين الماركسيه المجتمع المستقبلي بتغيير تستخدمه وهو ضد الطبيعة . وهذا يعني ان المطلوب هو انشاء نظام انساني تقوم قوانينه على أساس نفي القوانين الطبيعية على وجه التحديد . ومن المفهوم بلا شك ان هذا النظام لن ينتج الا باطاعة تعلیمات الطبيعة أولاً .

ولكن من الضروري ان يتصور هذا النظام الانساني نفسه في قلب طبيعة تعمد الى نفيه ، فالحقيقة ان مثل القانون يسبق انشاء القانون في المجتمع المعادي للطبيعة بدلاً من ان يكيف القانون اليوم في المذهب المادي تعلنا له . وفي عبارة موجزة يعني الانتقال الى معاواده الطبيعة او الى النزعة ضد طبيعية احلال عالم الغایات ( او المدينة الغائبة ) محل مجتمع القوانين .

ولا شك ان الثوري يحترس من القيم ويرفض الاعتراف بأنه يتبع تنظيماً أفضل للطائفة البشرية ، اذ أنه يخشى أن تؤدي العودة الى القيم الى تضليلات أو تصويفات جديدة ولو بطريق غير مباشر ، ولكن من ناحية أخرى مجرد واقعة قبوله التضاحية بمحياته من اجل نظام لا يفكك اطلاقاً في رؤيته حاصلاً بالفعل تقتضي أن يقوم هذا النظام المستقبلي الذي يبرر جميع تصرفاته والذي لن يستفيد منه أو يستمتع به رغم ذلك بوظيفة القيمة بالنسبة اليه .  
وما هي اذن القيمة في الحقيقة اذا لم تكون نداء ما لم يوجد بعد ؟ ٢ .

---

١ - يوجد هذا التموضع مرة اخرى في الاحكام التي يحملها الشيعي ضد خصمه ←

فن اجل تقدير هذه المقتضيات المختلفة يجب أن تستبعد فلسفة ثورية الأسطورة المادية وأن تحاول بيان :

- ١ - ان الانسان لا تبرير له ، وان وجوده عرضي من حيث انه لم يخلق نفسه ولم تخلقه أية عناية إلهية .
- ٢ - بالتالي يمكن تخطي أي نظام جماعي يقيمه البشر والعبور نحو نظم آخرى .
- ٣ - ان نظام القيم المتبعة في أي مجتمع يعكس بناء هذا المجتمع ويعدى الى المحافظة عليه .
- ٤ - انه يمكن دائمًا تخطي هذا النظام نحو نظم آخرى لم تدرك على نحو واضح طالما أن المجتمع الذي سوف تعبر عنه هذه النظم الاخرى لم يوجد بعد وان كانت محسوسة أو على الأصح نتيجة اختراع عبود أعضاء المجتمع أنفسهم من اجل تخطي مجتمعهم .

ان الكادح يعيش عرضيته الأصلية وعلى الفلسفة الثورية أن تمحى حساب ذلك . ولكنها يقبل في نفس الوقت الذي يعيش فيه عرضيته وجود مستغليه الحتمي والقيمة المطلقة الخاصة بالمفاهيم التي أنتجهما ، ولا يصبح ثورياً إلا بحركة اجتياز تبعث الشائئ في هذه الحقوق وتلك المفاهيم ، وعلى الفلسفة الثورية ان تفسر قبل كل شيء امكان حركة الاجتياز هذه . ومن الواضح انه لن يملك استقاء ينبع عنها واعتراف أصلها من الوجود المادي والطبيعي البحث للفرد طالما انه يستدير نحو هذا الوجود كي يحكم عليه من وجاهة نظر المستقبل .

وامكانية الانفصال عن وضع من الاوضاع من أجل اتخاذ وجهة نظر معينة عنه ( وجهة نظر ليست معرفة بحثة بل هي فهم وعمل لا فكاك بينها )، هي على

→ ذلك ان المادية تحرم عليه في النهاية ان يحكم بأن البورجوازي ليس سوى نتيجة ضرورة صارمة. أما مناخ جريدة الابياتية (الإنسانية) فهو الانحطاط الاخلاقي .

التحديد ما نسميه الحرية . وأي مادية منها كانت ، لن تفسر هذه الامكانية .  
فيتمكن ان تدفعني سلسلة من الأسباب والسببيات نحو اتيان حركة أو أداء سلوك  
سيكون هو نفسه مسبباً وسيعدل من حالة العالم . ولكن هذه السلسلة تحول  
بني وبين الاستدارة نحو وضع كي أضمه في كلتيه . وباختصار لا يمكن هذه  
السلسلة أن تحسب حساب وعي الطبقة الثورية .

لا شك أن الجدل المادي موجود لتفصير وتبرير هذا الاجتياز نحو المستقبل .  
ولكن ينحصر بجهوده عموماً في وضع الحرية داخل الأشياء لا داخل الإنسان  
وهذا خلف . فلن تستطيع حالة العالم اطلاقاً خلق الوعي الطبيعي . ويعرف  
الماركسيون ذلك جيداً حتى انهم يعتمدون على الأنصار - أي على فعل واع  
متسلق - من أجل تأصيل المجموع وابراز هذا الوعي عندها جميل جداً .. ولكن  
من أين يستمد هؤلاء الأنصار أنفسهم مفهومهم عن الوضع ؟ ألا ينبغي أن  
يكونوا قد انفصلوا في لحظة معينة وتراجعوا بعض الشيء ؟

على أي حال فإنه من المناسب أن نكشف للثوري ان القسم المؤسسة هي  
معطيات بسيطة كي تتحاشي ان يضللها أسياده القدماء . ولكنها إذا كانت  
معطيات وبالتالي قابلة للتخطي والاجتياز فليس ذلك بسبب كونها قيمة . ولكن  
بحكم أنها مبنية ومؤسسة، وحتى لا يخضع للتضليل والتوصيف هو نفسه (الثوري)  
فلا بد من اعطائه الوسائل التي يفهم بها ان الهدف الذي يتبعه - سواء سماه  
ضد طبيعية أو مجتمعاً بغير طبقات أو تحريراً للإنسان - هو أيضاً قيمة . وإذا  
كانت هذه القيمة لا تقبل التخطيط فلذلك لسبب بسيط وهو أنها لم تتحقق .

وهذا هو ما أحس به ماركس فضلاً عن ذلك عندما كان يتحدث عن ما  
فوق الشيوعية وما أحس به تروتسكي عندما كان يتحدث عن الثورة الدائمة . ان  
الموجود العرضي الذي لا مبرر له ولكن يتمتع بالحرية ويقفر بأكمله الى مجتمع  
يضطهده ولكن يقدر على تخطي هذا المجتمع بالجهود التي يبذلها لتغييره ... هذا  
هو الموجود الذي يدعوه الرجل الثوري عن نفسه . وتضللها المثالية من حيث  
تقيدها له بحقوق وقيم معطاة سلفاً . ان المثالية تخفي عن قدرته على اختراع

طرقه الخاصة ، ولكن المادية تضلله أيضاً حين تسلبه الحرية ، فالفلسفة الثورية يجب أن تكون فلسفة ذات طابع عالٍ أو فلسفة علو .

غير أن الثوري نفسه - وقبل أي نوع من السفسطة - يخترس من الحرية ، وهو على حق . فلا ينقصه إطلاقاً الأنبياء الذين يلقون في روعه انه حر : وكان ذلك من أجل خديعته في كل مرة . ولم تعمل الحرية الرواقية والحرية المسيحية والحرية عند برجسون إلا على تعزيز أغلاله باخفائها عنه . وهي تنتهي كلها إلى نوع من الحرية الجوانية التي يمكن المرء الاحتفاظ بها في اي وضع . وهذه الحرية الجوانية هي تضليل مثالي خالص: وهو يراون جيداً قدديمها بوصفها الشرط الضروري لل فعل ، وفي الحق هي استمتاع بمحض بذاتها . وإذا لم يكن ابيكتيت (الفيلسوف الرواقي الذي وقع في الرق ) تأثراً في الأغلال والسلال التي قيده بها فلأنه كان يحسن بأنه حر وأنه كان يستمتع بحريته . وعلى ذلك فكل حالة تعادل أي حالة من الحالات ... حالة العبد تعادل حالة السيد ... فلم يراد التغيير ؟

ان هذه الحرية تنتهي في الواقع الى ان تكون اثباتاً أو تأكيداً واضحاً إلى حد ما عن استقلال الفكر الذاتي ، ولكن عندما تنتهي هذه الحرية الاستقلال إلى الفكر فانها تقوم بفصله عن الوضع - فما دام الحق كلياً يمكن ان نرى الحق في أي حالة - ونقوم بفصله أيضاً عن الفعل - فما دام القصد وحده يتوقف علينا فان الفعل يخضع وهو يتحقق لضيق قوى العالم الحقيقة التي تشهده وتجعله غير معروف لدى فاعله نفسه ، فهناك ما ندعه للعبد تحت اسم الحرية الميتافيزيقية : أفكار مبردة ومقاصد فارغة ، وفي نفس الوقت تلزمه أوامر سادته وضرورة العيش بأفعال خشنة وبجسمة وتفرض عليه تكون أفكار تفصيلية عن المادة والأداة .

الواقع ان العنصر المحرر للkadح هو العمل ، وبهذا المعنى العمل هو أولاً الثوري ، من المؤكد أنه موجه ويأخذ في أول الأمر شكل عبودية العامل ، وليس صحيحاً ان العامل كان سيختار أداء هذا العمل في هذه الظروف وفي هذه الحصة من الزمن من أجل المرتب المالي اذا لم نفرض عليه هذا العمل ،

ويذهب صاحب العمل إلى حد تحديد حركات العامل وأنواع سلوكه مقدماً بالغاً في ذلك صرامة أكبر من صرامة السيد القديم ، فهو يخلل فعل العالم إلى عناصره ويحذف بعضها من اختصاصه ليهدى بتنفيذها إلى عمال آخرين وينقص نشاط العامل التركي الوعي إلى أن يغدو مجموعة من الحركات المكررة إلى ما لا نهاية ، وهكذا ينزع صاحب العمل إلى تجسيس العامل داخل حالة الشيء الحض البسيط مماثلاً بين سلوكه وبين اختصاصاته .

لقد ذكرت مدام دي ستال مثلاً مذهلاً بقصد الرحالة التي قامت بها إلى روسيا في أوائل القرن التاسع عشر : « كان كل من العشرين عازفاً (من أوركسترا العبيد الروس ) يؤدي نوقة موسيقية واحدة بعينها في كل مرة يأتي دورها ، وهكذا كان كل من هؤلاء الرجال يحمل اسم النوقة الموسيقية المولك إليه تنفيذها ، ويقال عند مروره : ها هي الصول أو الملي أو الريه الخاصة بالسيد ناريشكين ». هاك هو الفرد الذي تحدد باختصاصه الدائم الذي يقوم بتعريفه مثل الثقل الناري أو درجة حرارة الانصهار .

وليس ما يسمونه بالتيلورية الحديثة شيئاً آخر سوى هذا . يصير العامل رجل عملية واحدة يعيدها مائة مرة في اليوم ، ولم يصبح بذلك سوى شيء وسيكون من العبث الطفولي أو المقيت أن تطلب إلى أحدى العاملات في خيطة جلود الأحذية أو إلى العاملة التي تركب مؤشرات المبناء في إجهزة مقاييس سرعة السيارات الفوراد الاحتفاظ بمحりتها الجوانية في التفكير وسط العمل الذي يقمن بالتزاماته . ولكن يعطي العمل في نفس الوقت ذخيرة من التحرير الحقيقية لأنه حتى في أكثر الأحوال تطراً يكون أولاً تقياً للنظام العرضي الخاضع لأهواء أوامر السيد ، ففي العمل لا يعبأ الكادح بارضاء السيد ويهرب من عالم الرقص والأدب والرسوميات وعلم النفس ، وليس له أن يخمن ما يدور خلف أعين رئيسه أذ لم يعد تحت رحمة المزاج : فمن المؤكد أن عمله مفروض عليه أصلاً ويسرق منه النتاج في النهاية ، ولكن بين هذين الحدين يعطيه العمل السيادة على الأشياء ، فالعامل يدرك نفسه كامكانيّة تغيير شكل الشيء المادي إلى مالا

نهاية بالاشغال فيه وفقاً لقواعد عامة معينة .

او بعبارة اخرى ان حتمية المادة هي التي تعطيه الصورة الأولى للحرية التي تخصه ، فالعامل ليس حتمياً او جزئياً مثل العالم ، اذ انه لا يجعل من الجزمية مصادرة ذات صيغة صريحة ، ولكنه يعيش الجزمية في حركاته .. في حركة التردد الذي يضرب مسار التبشم او الذي يخوض العلة ، وقد نفذت فيه هذه الجزمية الى حد يجده عن السبب الحقيقي الذي يمنع ناتج الفعل من ان ينتج في حالة عدم انتاج المفعول المطلوب دون ان يفترض اي نزوة في الاشياء او اي انقطاع فيجائي عارض للنظام الطبيعي ، وفي اعمق اعماق عبوديته .. في نفس اللحظة التي تحيله لذاته في السيادة الى شيء .. ينبع الفعل الحرية وهو يعطيه حكم الاشياء واستقلال الاخصائي الذي لا يملك السيد حاله شيئاً .. وهذا السبب عينه ارتبطت فكرة التحرير عنده بفكرة الجزمية .

فهو ان يعرف في الواقع الامساك بحريته كعامل امام آلة الاستعمال طالما انه في نظر السيد او في نظر الطبقة المستفيدة شيء على وجه التحديد ، ولا يعرف انه حر بالتفاقات الفكري الى نفسه ، ولكنه يتخاطي حالته كعبد بواسطة فعله في الظواهر التي تعيد اليه صورة حرية حقيقة هي حرية تعديل هذه الظواهر بنفس طابع الصرامة في تسلسلها . وما دامت مسودة حريته الحقيقة تظاهر له في حلقات الوصل لسلسل الجزمية فليس من المستغرب انه يهدف الى احلال علاقة الانسان بالشيء محل علاقة الانسان بالانسان التي تمثل امام عينيه كعلاقة حرية طاغية بطاعة مشينة ، ولما كان الانسان الذي يتحكم في الاشياء هو بدوره شيء في النهاية فهو يرغب من وجهاً نظر اخر في احلال علاقة الشيء بالشيء محل علاقة الانسان بالانسان .

وهكذا تبدو له الجزمية من حيث تعارضها مع علم نفس السلوك الالعاقبي كما لو كانت فكراً مطهراً كنقاوة المتطهرين . ويعود الى نفسه لينظر الى نفسه بوصفه شيئاً حتمياً ، واما تم له ذلك يقوم في اللحظة نفسها بتحرير نفسه من الحرية المخيفة الخاصة بأسياده لأنه يجرهم معه داخل حلقات الوصل في الجزمية

ويعتبرهم بدورهم كأشياء مفسراً أو امرهم ابتداء من وضعهم وغرائزهم وتاريخهم أي بالقذف بهم إلى الكون . اذا كان كل الناس اشياء لن يوجد عبيد ولن يوجد سوى كادحين في الواقع .

ويتحرر العبد على نحو ما تحرر شيشون حين قبل ان يدفن تحت حطام المعد على شرط ان يحيى الفلسطينيون بفنائه .. يتحرر العبد كذلك بالفاء حرية اسياده مع حريته وبأن تبتلعهم واباه المادة ، ومن ثم كان المجتمع المتحرر الذي يتصوره بخلاف مدينة العابيات او جمهورية النهايات في فلسفة الفيلسوف الالانى كانت ، فهي لا تتأسس على الاعتراف المتبادل بالحريرات ، ولكن بما ان العلاقة المحررة هي علاقة الانسان بالأشياء فان العبد هو الذي سيضع البناء الاساسي في هذا المجتمع ، ويكتفي الفاء علاقة الضغط والاضطهاد بين الناس حتى تستدير كل من ارادة العبد وارادة السيد اللتين تستندان تقسيهما في صراع احدهما ضد الاخرى .. يكتفي الفاء علاقة الضغط والاضطهاد بين الناس حتى تستدير كل من ارادة العبد وارادة السيد بأكملها نحو الأشياء ، وهكذا يصبح المجتمع المتحرر مشروعاً منسجماً ومتوافقاً لاستغلال العالم .

وبما ان هذا المجتمع ناتج عن امتصاص الطبقات المميزة وانه يتحدد بالعمل اي بالفعل في المادة .. وبما ان هذا المجتمع نفسه خاضع لقوانين الجزمية فقد قات استداره الحلقة وانقلب العالم ؛ والواقع ان الثوري يخالف التأثير في انه يريد نظاماً ، وبما ان الانظمة الروحية التي تقتصر عليه هي دائماً صورة تصويفية الى حد ما عن المجتمع الذي يضطهد هو (الثوري ) يختار النظام المادي ، والنظام المادي معناه النظام الفعال الایجابي الذي يتمثل بداخله كسب ومبني معماً ، وها هنا ايضاً تتطوع المادية بخدمته .

وتعطي هذه الاسطورة الصورة الاكثر دقة عن المجتمع الذي تستبعد منه الحريرات . وكان اوجست كونت يعرفها بأنها المذهب الذي يستهدف شرح الرفيع بالسافل . ومن المسلم به ان كلمات رفيع وسافل لا تؤخذ هنا في معناها الاخلاقي ولكنها تشير الى صور معقدة الى حد ما من التنظيم . ولكن يعتبر

العامل على وجه التحديد كأسفل في عيني من يغتصبه ويحميه وتعتبر الطبقة صاحبة السلطة نفسها عن اصلة كطبقة اعلى . وبما ان الابنية الداخلية اكثر تعقيداً ودقة في هذه الطبقة فلذلك كانت هي التي تنتج المفاهيم والثقافة وانظمة او انساق القيم . وتجنح الطبقات العليا في المجتمع الى تفسير ما هو ادنى بما هو اعلى ، إما باعتباره انحطاطاً ما هو أعلى او باعتباره موجوداً بقصد خدمة احتياجات الاعلى . ويرتفع هذا التموج للتفسير بطبيعة الحال الى مستوى مبدأ التفسير الكوني . والكادح يتبنى على العكس التفسير بالأدنى أي بالاحوال الشرطية الاقتصادية والصناعية والبيولوجية في النهاية لأنه يجعل منه شخصياً سندأ للمجتمع بأكمله . وإذا لم يكن الرفيع سوى صدور عن السفلي فلا بد الا تكون الطبقة المتميزة أكثر من ظاهرة ثابعة او ظاهرة بالإضافة . ذلك ان الكادحين اذا رفضوا خدمة تلك الطبقة فانها تذبل وتموت لأنها ليست شيئاً في نفسها .

ويكفي التوسع في هذه النظرة الصحيحة وعمل مبدأ تفسيري عام منها حتى تولد المادية ، ويندو التفسير المادي للكون بدوره - اي تفسير البيولوجى بالطبيعي الكيميائى وتفسير الفكر بالمادة - تبريراً للموقف الثورى ، فهذا الموقف الثورى يجعل من الحركة الثائرة التلقائية للكادح ضد الطبقة المسيطرة اسطورة منظمة او طريقة كلية لوجود الحقيقة .

وها هنا ايضاً تعطى المادية الى الرجل الثورى اكثر مما يحتاج اليه ، لأن الثورى لا يستلزم شيئاً آخر سوى السيطرة على الاشياء . وصحىح انه كسب بالعمل تقديرأً مضبوطاً للحرية ، فالحرية التي انعكست عليه بواسطة فعله واستغفاله بالأشياء هي حرية بعيدة جداً عن حرية الفكر الرواقية المجردة . انها حرية تتبدى في وضع خاص ألقى بالعامل اليه عن طريق صدفة ميلاده او عن طريق نزوة او مصلحة سيده ، وهي تظهر ايضاً في مشروع لم يبدأ بمحض رغبته ولن يصل الى منتهاه ، بل انها لا تتميز من التزامه نفسه وسط هذا المشروع ، ولكن اذا تنبه لحريته في اعمق اعماق حريته فذلك لأنه يقيس فاعلية او ايجابية فعله واستغفاله الحقيقي .

وهو لا يملك الفكرة الخالصة عن الاستقلال الذاتي الذي لا يستفيد منه ولكنه يعرف قوته التي تتناسب مع فعله ، وكل ما يقرره خلال فعله نفسه هو انه يتخطى حالة المادة الحاضرة بواسطة مشروع محدد لتهيئتها على هذا النحو او ذاك وانه تبعاً لكون هذا المشروع هو نفس التحكم في الوسائل من اجل الغايات فهو ينجح في الواقع في تهيئة تلك الماداة على النحو الذي اراده ، وانما اكتشف علاقة السبب بالسبب فليس ذلك عن طريق معاناتها وانما في الفعل نفسه لتخطي وتجاوز الحالة الحاضرة ( التصاق الفحم بجدار المنجم الداخلية الخ .. ) نحو هدف معين يوضح ويحدد هذه الحالة من اعماق المستقبل . وهكذا تكتشف علاقة السبب بالسبب داخل ايجابية الحدث وبواسطة ايجابية الحدث ( الفعل ) الذي يكون مشروعًا وتحققًا معاً ، اذ ان سهولة الانقياد ومقاومة الكون كلها معًا يحيلان اليه في نفس الوقت ثبات السلسل السببية وصورة الحرية ، ولكن حريته ايضاً لا تتميز من استخدام السلسل السببية من اجل غاية تضمنها هي نفسها .

ولن يتتوفر في هذا الموقف بغير الايضاح الذي تتجه هذه الغاية الى الموقف الحالي اي علاقة سببية او علاقة وسيلة الى غاية ، او على الاصح سيكون ثمة عدد لا حصر له من الوسائل والغايات ومن الاسباب والسببيات بلا ادنى تيز ، كما سيكون ثمة ما لا حصر له وما لا تروع فيه من الدوائر والثلاث والاشكال البيضاوية والاشكال ذات الزوايا والاضلاع الكثيرة داخل المكان الهندسي بغير الحدث او الفعل التعميمي من قبل رجل الرياضيات الذي يخطو شكلًا بوصول سلسلة من النقاط المختارة وفقاً لقانون معين . وهكذا لا توحى الجزمية بالحرية في العمل من حيث تكون هذه الجزمية مشروعًا انسانياً يقطع وينير وسط احتكاك الظواهر اللانهائي جزمية جزئية معينة . وفي هذه الجزمية التي تقام الدليل على نفسها ببساطة عن طريق ايجابية الفعل الانساني وفاعليته — كما كان مبدأ ارشميدس مستخدماً ومفهوماً سلفاً لدى صانعي المراكب قبل ان يعطيه ارشميدس صورته النهائية بزمن طويل — لا يمكن تيز علاقة العلة بالمعاول من

## علاقة الوسيلة بالغاية .

والوحدة العضوية لمشروع العامل هي بزوغ غاية لم تكن أول الأمر في الكون وتبدي بواسطة تهيئة وترتيب الوسائل بقصد بلوغها ( لأن الغاية ليست سوى الوحدة التركيبية المؤلفة من كل الوسائل الموكل إليها انتاجها ) والطبقة السفلية التي تتد تحت هذه الوسائل وتتكشف بدورها عن طريق ترتيبها نفسه هي في نفس الوقت علاقة علة بعلو : مثل مبدأ ارشميدس الذي كان سندأ و موضوعاً في نفس الوقت لصناعة صانعي المراكب . ويمكن ان نقول بهذا المعنى ان النرة خلقت طريق القبلة الندية التي لا تتبين إلا على ضوء المشروع الانجليزي الامريكي لكسب الحرب .

وهكذا لا تكشف الحرية إلا في الحدث ولا تكون هي والحدث إلا شيئاً واحداً . فهي أساس الارتباطات والاحتياكات التي تكون الابنية الداخلية للحدث . بل أنها لا تضع يدها على نفسها أبداً ولكن تتكشف في كل منتجاتها وعن طريق هذه المنتجات ، وهي ليست فضيلة داخلية تبيح الانخراج من الأوضاع الشديدة الالاح : إذ أنه لا يوجد ما بداخل أو ما بخارج الانسان ، بل على العكس هي القدرة على الالتزام بالفعل الحاضر وبناء المستقبل ، فهي تولد مستقبلاً يسمح بفهم الماضي وتغييره .

وعلى هذا النحو يتعلم العامل في الواقع حريته عن طريق الاشياء : ولكن لأن الاشياء تعلمها إياه على وجه التحديد فهو كل ما يمكن ان يكون في العالم سوى ان يكون شيئاً . وها هنا تضليل المادية ويصير رغم اتفه اداة في يدي اصحاب الأمر ومنفذي الاضطهاد : لأن العامل اذا اكتشف حريته في عمله بوصفه علاقة أصلية بين الانسان والأشياء المادية فإنه يفكر في نفسه كشيء في علاقاته بسيده الذي يظلمه ، اذ ان هذا السيد هو الذي يحيله الى مجموعة من نفس العمليات المتكررة دائماً عن طريق التيلورية او اي منهج عملي آخر ويجعله الى شيء سلي ك مجرد سند للممتلكات الثابتة .

ان المادية تؤدي عمل السيد حين تفك الانسان وتحل اجزاءه في مجموعة من

السلوك المشاهدة في صرامة على نمط عمليات التباليورية<sup>١</sup> . فالسيد هو الذي يتصور العبد كآلية ويرى العبد نفسه بعيبي السيد حينما يعتبر نفسه نتاباً بسيطاً للطبيعة أو كطبيعي ، انه يفكر في نفسه كآخر وبأفكار الآخر ، فهناك وحدة بين الادراك التصورى للثوري المادى وبين الادراك الخاص بظالميه ومضطهديه ، وسيقال بلا شك ان نتيجة المادية هي الواقع بالسيد وتحويله الى شيء كالعبد ، ولكن السيد لا يعلم عن ذلك شيئاً ولا يبالي به : فهو يعيش وسط مفاهيمه وحقوقه وثقافته .

إنه يبدو شيئاً في ذاتية العبد فقط . فالأخق والافيد اذن إلى ما لا نهاية هو ترك العبد يكتشف حريته في تغيير العالم ابتداء من عمله ، ويكتشف بالتالي حاليه بدلاً من بذل الجهد في التدليل له على ان السيد شيء عن طريق اخفاء حريته الحقيقة . وإذا كان صحبياً ان المادية بوصفها تقسيراً للأعلى بالأدنى هي صورة ملائمة من الأبنية الحالية لمجتمعنا فليس ثم ما هو أدل على ان تلك مجرد اسطورة بالمعنى الأفلاطوني للكلمة . لأن الثوري لا يتعامل إلا بتعبير رمزي عن الواقع الحاضر . وهو ينشد فكرة تسمح له بتجميد المستقبل . ولكن الاسطورة المادية ستفقد كل معنى داخل مجتمع بغير طبقات حيث لن يوجد الأعلى والأدنى . غير ان الماركسيين سيقولون انكم إذا علمتم الانسان انه حر فأنت تخونونه : لأنه لم يعد يحتاج لأن يصير حرآ . هل يمكن ان تتصور انساناً حرآ بمولده يطالب بأن يتحرر ؟ وأجيب على ذلك بأنه إذا لم يمكن الانسان حرآ أصلاً خاصعاً للجزمية مرة واحدة وإلى الأبد فلن يمكن حتى تصور ما سوف يؤول إليه تحرره . يقول لي البعض : سوف يمكن استخلاص الطبيعة الإنسانية من الضغوط التي تشهدها . انهم أغبياء . فهذا يمكن ان تكون طبيعة انسان خارج ما هو عليه في الواقع الماثل في وجوده الحاضر ؟ وكيف يمكن ان يعتقد الماركسي

---

١ - السلوكية هي فلسفة التباليورية ( نسبة الى تيلور « فريديريك وينسلو » المهندس الاقتصادي الامريكي ( ١٨٥٦ - ١٩١٥ ) المشهور بنسقه في تنظيم العمل - المترجم ) .

في طبيعة انسانية حقيقة تختفي فقط. وراء ظروف الضغط ؟

ويدعى آخرون تحقيق سعادة النوع ، ولكن ما هي السعادة التي لن تحس ولن تثبت للخبرة ؟ فالسعادة ذاتية بحكم ماهيتها ، فكيف يمكنها ان تبقى في عالم الموضوعية ؟ الواقع ان النتيجة الوحيدة التي يمكن تبنيها باوغها داخل فرض الجزئية الكلية ومن وجها نظر الموضوعية هي التنظيم الاكثر عقلانية للمجتمع وحسب . ولكن أية قيمة يحتفظ بها مثل هذا التنظيم إذا لم تستشعر على هذا النحو عن طريق الذاتية الحرة المجازاة نحو غایات جديدة .

الواقع انه لا يوجد تعارض بين هذين المقتضيين لل فعل .. اعني ان يكون الفاعل حراً وان يكون العالم الذي يعمل فيه جزئياً . إذ ليس من نفس وجها النظر هذه وليس بشأن نفس الحقائق تم المطالبة بهذا الشيء او بذلك : والحرية هي بكل الحدث الانساني ولا تظهر الا بالالتزام . اما الحتمية فقانون العالم ، الا يتطلب الحدث سوى سلسل جزئية وثوابت محلية ، فبنفس الطريقة ليس صحيحاً ان الانسان الحر لا يستطيع ان يتمنى ان يتحرر ، وليس من نفس هذه النظرة انه حر ومقيد ، وحريته مثل الانارة للوضع الذي ألقى به اليه .

ولكن يمكن ان يجعل حريات الآخرين وضعه غير محتمل بحيث تحصره في مجال الثورة او في مجال الموت ، إذا كان عمل العبيد يكشف حرية فلن يقلل من شأن ذلك ان يكون هذا العمل قد فرض فرضاً وان يكون مبطلاً وقراضاً . ومهمها رفقنا من أجلهم الانتاج او عز لهم العمل وابعدوا عن مجتمع يستغلهم ولا يتضامنون معه او انكبوا بقوة عصب الظهر في مناولة المادة ... فمن الصحيح انهم حلقة وصل في سلسلة لا يعرفون بدايتها ولا نهايتها ، ومن الصحيح ايضاً ان نظرة السيد ومفاهيمه وأوامره تميل الى رفض اي وجود آخر لهم سوى الوجود المادي .

وسيظهرون حرية في احسن صورة إذا صاروا ثوريين على وجه التحديد ، اي إذا انتظموا مع أعضاء طبقتهم الآخرين لرفض طغيان اسيادهم . فالضغط لا يترك لهم مجالاً لل اختيار سوى مجال الحنوع أو مجال الثورة ، ولكنهم يبدون

حرية اختيارهم في كلتا الحالتين . وأيًّا يكن الغرض الذي يعزى إلى الثوري فهو ينطوي هذا الغرض ولا يرى فيه إلا خطوة أو مرحلة . وإذا كان يبحث عن الأمان أو عن تنظيم مادي أفضل للمجتمع فذلك لكي تخدمه هذه الأغراض في نقطة البدء . وهذا هو ما يحيب به الماركسيون أنفسهم عندما يتكلم الرجعيون عن « مادية المجموع القدرة » أزاء المطالبة القطاعي فيما يمس الأجرور .

وكانوا يروجون أن من وراء هذه المطالبات المادية يوجد تأكيد لزعنة انسانية وإن هؤلاء العمال لم يطالبوا فقط بكسب زيادة بعض الدرهم ولكن كانت مطالبتهم رمزاً جسماً في اقتضاء أن يكونوا بشراً وأدميين . وأدميون تعني حريات تلك ناصية مصيرها <sup>١</sup> . وهذه الملاحظة ذات قيمة بالنسبة إلى الغرض النهائي للرجل الثوري ويطالب الوعي الظبيقي زيادة على التنظيم العقلاني للجامعة بزعنة انسانية جديدة . وهذه حرية مجنبة اتخذت الحرية هدفاً لها . وليست الاشتراكية سوى الوسيلة التي ستسمح بتحقيق عالم الحرية . والاشراكية المادية إذن متناقضة لأن الاشتراكية تقترح لنفسها هدفاً هو التزعنة الإنسانية التي تجعلها المادية غير قابلة للتصور .

والميل إلى تأثر تغيرات العالم كما لو كانت تسيرها الأفكار أو يوصفها على الأصح تغيرات داخل الأفكار هو خاصية المثالية التي تعارض الرجل الثوري بالذات . فالموت والبطالة الأضراب والفقر والجوع ... كل هذا ليس أفكاراً . بل إنها حقائق كل يوم التي يعيشها الناس في فزع ولا شك أن لها دلالة ولكنها تحتفظ خصوصاً في أعمقها بكثافة لا معقولة . وكما كان يقول شيفاللية عن حرب سنة ١٩١٤ إنها ليست معركة « ديكارت ضد كانت » بل موت اثنى عشر مليوناً من الشباب بلا أي عقاب . ويرفض الثوري الذي ينوه تحت ثقل الحقيقة أن يدعها تتسرب . فهو يعرف أن الثورة لن تصير استهلاكاً بسيطاً للأفكار ولكنها تكلف دماً وعرقاً وحيوات إنسانية .

---

١ - وهذا هو ما يقوم بتوضيحة كارل ماركس نفسه بطريقة رائعة في بحثه عن الاقتصاد السياسي والفلسفة .

وما يدفع اليه هو ثن معرفته ان الاشياء عقبات جامدة ولا يمكن عبورها احياناً وان المشروع الافضل تصوراً يصطدم بقاومات تدفع به غالباً الى السقوط . وهو يعلم ان الفعل ليس مزيجاً موفقاً ( سعيداً ) للأفكار ولكنه مجاهد انسان بأكمله ضد صمود الكون العين . ويعلم كذلك ان ثمة باقياً لا يخضع للهائمة عندما نفك رموز دلالات الاشياء وهو الريف واللامعقولية وكثافة الواقع ، وان هذا المتبقى هو الذي يكتم الانفاس ويُشَقِّل بانوائه آخر الأمر . ان الثوري يخالف المثالي الذي يفصح جبنه الفكري في أنه ينشد الفكر المتن .

بل اكثر من هذا ايضاً ، لسوء حظ الاشياء لا يريده الثوري ان يعارض الفكر بل الفعل الذي يتحلل في النهاية الى جهود والى سهر الليلي والى عناء منك . ويبعدوا ان المادية توفر له هنا ايضاً اشد التعابير ارضاً لافتضاهما طالما انها تؤكّد تسلط المادة على الفكر تسلطاً لا يمكن خرقه . فكل شيء عنده واقعة وصراع قوي وفعل ، ويصبح الفكر نفسه ظاهرة حقيقة في عالم يمكن وزنه وتقديره . ان الفكر ناتج عن المادة ويستهلك الطاقة ، وينبغي تصور افضلية الشيء المعروفة في لفاظ الواقعية وتعبيراتها . ولكن هذا التفسير ... هل هو مرضٍ ارضاء عميقاً؟ .. ألا يتتجاوز الغرض منه وألا يؤدي الى التضليل بنفس مقتضاه الذي أتى به ؟

اذ انه إذا كان صحيحاً انه لا شيء يعطي الانطباع بالجهود اقل مما يعطيه تواجد الافكار ببعضها بعضاً فان المجهود يتضاد بهذا القدر إذا اعتبرنا الكوت توازناً للقوى المتنوعة . فلا شيء يعطي انطباعاً بالجهد أقل من القوة التي تتطبق على نقطة مادية : انها تم العمل الذي تقوى عليه ولا تزيد عليه ولا تنقص كما أنها تحول آلياً الى طاقة حرارية او ناقلة للحرارة . وعلى أي حال فان الطبيعة لا تعطينا بفردها في اي مكان الانطباع بالمقاومة المهزومة او بالثورة او بالخضوع او بالكلال . وفي كل الظروف هي كل ما يمكن ان تكون ... وهذا هو كل شيء . وتقوم القوى المتعارضة من ثم بالتأليف وفقاً لقوانين الميكانيكا الاصادقة .

ولتتحقق من الحقيقة كمقاومة تذلل بالعمل يجب ان يعيش المرء هذه المقاومة بذاتية تسعى للتغلب عليها . والطبيعة التي تخضع للتصور بوصفها موضوعية بحثة هي عكس الفكرة تماماً . ولكن بسبب هذا على وجه التحديد تستحيل الطبيعة الى فكرة . فهي الفكرة البحثة عن الموضوعية . ويزول الحقيقى ، لأن الواقع هو ما يقوم مقام الغطاء الاصم الواقى للذاتية . وهو ما يذيب هذه القطعة من السكر التي انتظرها كما يقول برجسون . او لعلنا نفضل ان نقول ان الواقع هو الاضطرار الى ان تعيش الذات مثل هذا الانتظار . فهو المشروع الانساني والعطش الذي ينتابني هو الذي يقرر انه يستغرق وقتاً كي يذوب . وخارج النطاق الانساني لا يذوب ببطء ولا بسرعة ولكنه يستغرق على وجه التحديد وقتاً يتوقف على طبيعته وعلى كثافته وعلى كمية الماء التي تحيط به .

والذاتية الانسانية هي التي تكشف خانقة الواقع او سوء حظ الواقع بالمشروع وفي المشروع الذي تسعى لتجاوزه نحو المستقبل . فكما يكون التل ميسراً او غير ميسراً للتسلق لا بد ان يكون هناك اعداداً لمشروع الصعود الى قمة . وكل من المثالية والمادية يسعى بالمثل الى اخفاء الواقع ، احدهما لأنها تلغي الشيء والثانية لأنها تلغي الذاتية .

وكما تكشف الحقيقة يجب ان يصارعها انسان ، او بعبارة موجزة تستلزم واقعية الرجل الثوري وجود العالم وجود الذاتية سواء بسواء . واكثر من هذا ان هذه الواقعية تستلزم مثل هذا الترابط بين كل منها حتى لا يمكن تصور ذاتية خارج العالم ولا عالم بغير ايضاح الجهد الذاتي<sup>1</sup> . وسيمكن الحصول على أعلى درجة من الحقيقة واعلى درجة من المقاومة إذا افترضنا ان الانسان بحكم تعريفه

---

١ - تكون هذه مرة ثانية وجهة نظر كارل ماركس سنة ٤٤ اي قبل لقائه المشؤوم مع الجزار .

هو في – وضع داخل – العالم وانه يتعلم علوم الواقع الصعبة حين يعرف نفسه بالنسبة اليها .

ويجب ان نلاحظ علاوة على ذلك ان الالتصاق الضيق جداً بالجزمية الكلية يحازف بالغاء كل مقاومة للواقع . وقد حصلت على برهان بهذا الشأن خلال محادثة مع السيد جارودي واثنين آخرين من الرفقاء . لقد كنت اسئلهم ما اذا كانت اللعبة قد تمت تهاماً وما اذا كانت الامور قد تيسرت بتوقيع ستالين لمعاهدة التحالف الالماني الروسي وبقرار الشيوعيين الفرنسيين للاشراك في حكومة ديجول .. وما إذا لم يكن المسؤولون قد اخذوا بتلك المجازفات في الحالتين مع احساسهم القلق بمسؤولياتهم . اذ يبدو لي ان طابع الحقيقة الرئيسي هو اننا لا نعمل ابداً في ثقة تامة بها وان ما يترتب على احداثنا احتيالي فقط .

غير ان السيد جارودي قاطعني : فعنه ان الامور تيسرت وان اللعبة قد تمت مقدماً . فهناك علم للتاريخ وسلسل الواقع حتى صار ، ومن ثم فالمراهنة اكيدة . وقد جرفه نشاطه بعيداً بحيث انتهى بقوله لي في حماس وجданی : « وماذا لهم ذكاء ستالين ؟ انتي لأشخر منه ! » وينبغي ان اضيف الى هذا انه قد احر وجهه قليلاً من التجل امام نظرات رفيقيه فخوض جفنيه واضاف بشيء من التقديس : « على انت ستالين غاية في الذكاء » .

فعلى عكس الواقعية الثورية التي تقول بأن الحصول على اقل النتائج يتطلب العناء وسط أسوأ الشكوك وعدم اليقين ... تقود الاسطورة المادية بعض الارواح الى الاطمئنان العميق فيما يتعلق بعاقبة جهودهم . فهم يظنون انهم لا يستطيعون الا ينجحوا . فالتاريخ علم ونتائج مكتوبة وليس ينقص سوى قراءتها . وهذا الموقف هروب بأوضح المعانی . لقد قلب الثوري الاساطير البورجوازية وشرعت الطبقة العاملة خلال الف من التقلبات .. من الاعتداءات والتراجعات .. من الانتصارات والهزائم .. في تجميد مصيرها الخاص داخل الممية وداخل القلق .

اما امثال جارودي فيشعرون بالخوف . ليس ما يبحثون عنه في الشيوعية هو التحرر واقعاً تقوية النظام ، ولا يخشون شيئاً بقدر ما يخشون الحرية . وقد تخلىوا عن القيم القبلية الخاصة بالطبقة التي يمثلون تجاهها كيما يعثروا على قبليات المعرفة وسبل التاريخ المخططة سلفاً . فلا مجازفة ولا تخوف .. كل شيء مأمون والنتائج مضمونة .

وفي لحة تخفي الحقيقة ويفدو التاريخ لا شيء سوى الفكرة النامية . ويشعر السيد جارودي داخل هذه الفكرة بأنه في امان . وقد رفع بعض المثقفين الشيوعيين الذين رويت لهم هذه المحادثة صوتهم قائلاً في احتقار : « جارودي علاني ! انه بروتستانتي بورجوازي احل الماديه التاريخية محل اصبع الله من اجل إقامة بنائه الشخصي » . وأوكد انا ايضاً ذلك كا انني اعترف بأن السيد جارودي لم يبد لي كا لو كان يلقي اضواء على شيء ، ولكنه يكتب كثيراً في النهاية كا ان احداً لا يتنكر له ، وليس عن طريق الصدفة ان اغلب العلانيين قد اختاروا مأواهم في الحزب الشيوعي وان هذا الحزب الشديد الصرامة فيما يتعلق بالبدع الدينية لا يوجه اليهم اي استنكار .

ولابد ان نذكر هنا ان الرجل الثوري لا يستطيع إذا شاء التصرف الفعلي ان يعتبر الاحداث التاريخية كا لو كانت نتائج عرضية او احتالية بلا قانون ، ولكنه لا يستلزم اطلاقاً ان يكون طريقه معيلاً من قبل ، فهو يولد على العكس ان يشقة بنفسه ، وكل ما يحتاج اليه من اجل النظر في عواقب الاشياء سلفاً هو المثابرة والاستمرار وبعض المجاميع الجزئية وقوانين الميكل البنائي داخل الاشكال الاجتماعية المحددة . و اذا اعطيناه اكثر من ذلك اخترى كل شيء في فكره . فليس ثمة تاريخ يصنع ولكن ثمة تاريخ يقرأ يوماً بعد يوم . وهذا يصبح الواقع حلمـاً .

لقد امرنا باختيار إما المثالية واما المادية . وبذا من المؤكد اتنا لن نجد وسطاً بين هذين المذهبين . ولقد تركنا المستلزمات الثورية تتكلم دون ان تكون لدينا فكرة سابقة وذكرنا ان هذه المستلزمات

قد اخطف من تلقاء نفسها تصميمات فلسفية اصيلة جعلت المادية والمثالية تظاهر كل منها الأخرى . وقد ظهر لنـا اول الامر ان الحـدث الثوري كان خطـاً مـتـازـاً للـحدـثـ المـرـ . وليـسـ حرـيـتـهـ فـوـضـوـيـةـ اوـ فـرـديـةـ : وـاـذاـ صـحـ ذـلـكـ فـالـثـوـرـيـ بـحـكـمـ وـضـعـهـ لـاـ يـسـتـطـعـ لـاـ يـنـادـيـ بـطـرـيـقـةـ صـرـيـخـةـ إـلـىـ حدـ مـاـ بـحـقـوقـ الطـبـقـةـ الـاجـتـاعـيـةـ الـعـالـيـةـ .

ولـكـنـ بـاـ اـنـهـ يـنـادـيـ وـسـطـ طـبـقـةـ الـكـادـحـينـ وـمـنـ اـجـلـهـاـ بـأـكـلـهـاـ بـكـيـانـ اـجـتـاعـيـ اـكـثـرـ مـعـقـولـيـةـ فـاـنـ حـرـيـتـهـ تـكـمـنـ فـيـ الحـدـثـ الـذـيـ يـطـلـبـ بـهـ اـسـتـرـادـ تـحـرـرـ طـبـقـتـهـ بـأـكـلـهـاـ وـبـتـعـيمـ اـكـبـرـ بـتـحـرـرـ كـلـ النـاسـ . فـالـحـرـيـةـ فـيـ اـصـلـهـ اـعـتـرـافـ بـالـحـرـيـاتـ الـأـخـرـىـ وـتـقـضـيـ اـنـ تـعـتـرـفـ بـهـاـ الـحـرـيـاتـ الـأـخـرـىـ . وـهـكـذـاـ تـسـقـرـ مـنـذـ اـلـاـصـلـ عـلـىـ مـسـتـوـيـ التـضـامـنـ . وـيـحـتـويـ اـلـحـدـثـ الثـوـرـيـ فـيـ ذـاـتـهـ عـلـىـ اوـلـيـاتـ فـلـسـفـةـ لـلـحـرـيـةـ اوـ يـكـنـ اـنـ نـقـولـ اـنـ يـخـلـقـ بـجـرـدـ وـجـوـدـ هـذـهـ فـلـسـفـةـ . وـلـكـنـ بـاـنـ الثـوـرـيـ يـكـتـشـفـ نـفـسـ الـوـقـتـ فـيـ نـفـسـ الـوـقـتـ فـيـ مـشـرـوـعـهـ الـحـرـ وـعـنـ طـرـيـقـهـ كـأـيـ مـظـلـومـ وـسـطـ طـبـقـةـ الـقـيـعـ عـلـيـهـاـ الـظـلـمـ فـاـنـ وـضـعـهـ الـاـصـلـيـ يـفـرـضـ دـفـعـهـ إـلـىـ التـحـقـقـ مـنـ الـظـلـمـ .

وـهـذـاـ يـعـنـيـ مـرـةـ ثـانـيـةـ اـنـ النـاسـ اـحـرـارـ - لـاـنـ مـاـ كـانـ يـوـجـدـ ظـلـمـ مـاـدـةـ لـمـادـةـ بـلـ مـجـرـدـ تـآـلـفـ قـوـيـ - وـاـنـهـ مـنـ الـمـمـكـنـ اـنـ تـوـجـدـ عـلـاـقـةـ مـعـيـنـةـ بـيـنـ الـحـرـيـاتـ مـثـلـ عـدـمـ اـعـتـرـافـ وـاـحـدـةـ بـأـخـرـىـ وـتـأـيـرـهـاـ مـنـ الـخـارـجـ عـلـيـهـاـ لـتـحـوـيـلـهـاـ إـلـىـ مـوـضـعـ . وـبـالـتـبـادـلـ بـاـنـ الـحـرـيـةـ الـمـضـطـهـدـةـ تـرـيـدـ اـنـ تـحـرـرـ بـالـقـوـةـ فـكـذـلـكـ يـفـرـضـ الـمـوـقـعـ الثـوـرـيـ نـظـرـيـةـ لـلـعـنـفـ كـرـدـ الـاـضـطـهـادـ . وـهـنـاـ يـاـيـضاـ لـاـ تـكـفـيـ الـالـفـاظـ الـمـادـيـةـ لـتـفـسـيـرـ الـعـنـفـ بـقـدـرـ مـاـ لـاـ تـكـفـيـ الـتـصـورـاتـ الـمـثـالـيـةـ . وـلـاـ تـتـصـورـ الـمـثـالـيـةـ وـهـيـ فـلـسـفـةـ الـهـضـمـ وـالـتـمـثـلـ حـتـىـ بـجـرـدـ الـتـعـديـةـ الـمـطـلـقـةـ الـتـيـ لـاـ يـكـنـ تـخـطـيـهـاـ فـيـ الـحـرـيـاتـ الـمـنـصـوـبـةـ بـعـضـهاـ ضـدـ بـعـضـ : فـهـيـ فـلـسـفـةـ وـاحـدـيـةـ .

ولـكـنـ الـمـادـيـةـ وـاحـدـيـةـ اـيـضاـ ، فـلـيـسـ ثـمـ صـرـاعـ بـيـنـ الـاـضـدـادـ دـاـخـلـ الـوـحدـةـ الـمـادـيـةـ . وـلـقـولـ الـحـقـ لـاـ يـوـجـدـ اـيـضاـ اـضـدـادـ : فـالـسـاخـنـ وـالـبـارـدـ هـمـ دـرـجـاتـ

منوعة فقط في التدرج الحراري . والانتقال من النور الى الظلام يتم بالدرج : فتفضي كل من القوتين المتساويتين ذات الاتجاه المقابل على الاخر وينشأ عنها مجرد حالة توازن . وفكرة صراع الاضداد هي اسقاط العلاقات الإنسانية على العلاقات المادية .

ويجب ان تتحقق الفلسفة الثورية من تعدد الحريات وان تبين كيف ان كل واحد يجب مع استمرار كونها حرية ان تستطيع ان تكون موضوعاً بالنسبة الى الاخر . ويستطيع هذا الطابع المزدوج وحده من الحرية الموضوعية ان يفسر المباديء الفكرية المعقّدة لاضطهاد والصراع والفشل والعنف . ذلك انه لا يضطهد شيء اطلاقاً الا إذا كان حرية ولكن لا يمكن اضطهاده إلا إذا استسلمت لذلك من بعض الجوانب اي إذا اعطيت كل ما هو خارج الشيء بالنسبة الى الآخر .

وهكذا سنفهم حركة الثوري ومشروعه الذي يقضي بانتقال المجتمع عن طريق العنف من حالة تعزل فيها الحريات الى حالة اخرى قائمة على اعتراضها المتبادل .

وبنفس الطريقة لا يريد الثوري الذي يعيش اضطهاد في لمه وفي كل حركة من حركاته اطلاقاً ان يقلل من شأن العبودية التي تفرض عليه او ان يتسامح في ان النقد المثالي يبدها في شكل افكار . وهو يعارض في نفس الوقت حقوق الطبقة ذات الامتيازات ويهدم بنفس الحركة فكرة الحق عموماً . ولكن سيكون من الخطأ الاعتقاد كا يفعل الماديون بأنه يقوم بذلك ليحل محلهم بحكم الواقع البحث البسيط . فالواقع لا تنتج إلا الواقع ، لا تتشكل الواقع . والحاضر لا ينتج إلا حاضر آخر لا المستقبل .

وهكذا يقتضي الحدث الثوري ان نعلو على تعارض المادية ( التي قد تتحقق من تفكك مجتمع لا من بناء مجتمع جديد) والمثالية ( التي تهب الواقع وجوداً حتمياً ) في وحدة مؤلف الموضوع او مركب الموضوع . فالحدث الثوري يطالب بفلسفة جديدة تواجه علاقات الانسان بالعلم من وجوه متباعدة .

إذا وجب ان تصبح الثورة ممكناً وجب ايضاً ان يملك الانسان احتمالية الواقعه وان يختلف رغم ذلك عن الواقعية بقدرته العلمية على اعداد المستقبل وبالتالي على تخطي الحاضر والانفصال عن وضعه .

ولا يوازن هذا الانفصال اطلاقاً بالحركة السلبية التي يبغى الرواقي من ورائها الاحتماء بنفسه : فالثوروي يتخطي الحاضر ويتجاوزه بالقاء نفسه الى الامام وبالاشتباك في المشروعات . وما دام انساناً يقوم بعمل إنساني فالواجب ان تعزى هذه القدرة على الانفصال الى كل الحيوية الانسانية . ويمكن فهم أقل حركة انسانية ابتداء من المستقبل . والرجعي نفسه ايضاً يتوجه نحو المستقبل ، طالما انه يهم باعداد مستقبل يكون هو نفسه الماضي .

وتقتضي واقعية مصمم الخطط والتحرّكات ان يقفز الانسان الى الواقع وان تهدهد أخطار ماثلة بالفعل وان يكون ضحية اضطهاد حقيقى يتخلص منه بأفعال حقيقة بالمثل : الدم والعرق والالم والموت ليست أفكاراً . وليس الصخرة التي تسحق والرصاصة القاتلة أفكاراً ولكن كما توحى الاشياء بما يسميه باشلار بحق « معامل سوء حظها » فلا بد ان يتم ذلك على ضوء مشروع زينتها ولو كان مجرد مشروع العيش البسيط الحالى من التهذيب الى أقصى درجة .

فليس صحيحاً اذن ان الانسان كما يريد المثالى ان يكون بخارج العالم والطبيعة او انه لا يقفز الى العلم والطبيعة إلا بقدميه وهو عابس مثل المستحمة التي تنفس في الماء حين تكون جبها في السماء . فهو بأكمله موجود بين مخالب الطبيعة التي تستطيع ان تسحقه من لحظة الى اخرى بل وان تعدمه روحانياً وجسداً . وهو هنالك منذ بداية الامر . يولد معناه بالنسبة اليه حقاً المجيء الى العالم في وضع لم يقم باختياره حاملاً بدنه وبين أسرته وبين الجنس الذي قد ينتمي اليه . ولكنه إذا وضع نصب عينيه تماماً « تغيير العالم » كما يقول ماركس في صراحة فهذا يعني انه اصلاً كائن يوجد العالم بالنسبة اليه في كليته وشموله . ولذا لن يصير اطلاقاً مثل قطعة من الفوسفور او الرصاص الذي

الذى يكُون جزءاً من العالم تتخالله قوى يخضع لها دون ان يفهمها في بجموعها .  
ذلك انه يتتجاوزه نحو حالة مستقبلة حيث يمكنه ان يتدارس أمره .  
فبتغيير العالم نتمكن من معرفته . وبذالك لا الوعي المنفصل الذي كان  
يخلق فوق العالم ولم يستطع ان يكتون ووجهة نظر عنه ولا الشيء المادي الذي  
يعكس حالة العالم دون فهمها لن يمكنها أبداً بلوغ كلية الموجود وادراكها في  
مؤتلف موضوعها او في مركب موضوعها ولو كان تصورياً بحثاً . ويستطيع  
ذلك فقط انسان في وضع داخل العالم سحقته قوى الطبيعة سحقاً كلياً  
ولكنه تجاوزها كلياً بمشروعه من أجل السيطرة عليها .

وهذه المبادئ الفكرية الجديدة الخاصة بالوضع وبالوجود – في العالم هي التي  
يطالب الرجل الثوري حقيقة بكل تصرفة وسلوكه بتوضيحها . وإذا افلت من  
احراج الحقوق والواجبات التي يحاول المتألقي ان يضللها فيها فلا ينبغي ان يكون  
ذلك من اجل الواقع في طوابير خططها المادي بصrama . ولا شك ان  
الماركسيين الاذكياء يسمحون بعرضية معينة للتاريخ . ولكن لا يعني ذلك الا  
انه إذا فشلت الاشتراكية فان الانسانية تظلم في البربرية والهمجية . وباختصار  
إذا وجب ان تنتصر القوى البناءة فان الجزئية التاريخية تعطّلهم طريقاً واحداً .  
ولكن قد توجد همجيات بربرية وقد توجد اشتراكيات بسل يجوز ان توجد  
اشتراكية بربرية .

وما يطالب به الثوري هو ان تتوفر للانسان امكانية ابتكار قوانينه  
بنفسه . وذاك هو أساس انسانيته واشتراكيته . وهو لا يفكر في أعمق ادق نفسه  
– طالما انه لم يكن مضللاً على الأقل – ان الاشتراكية تنتظره في ركن التاريخ  
كقاطع طريق ممسك بعضا في ركن غابة . وهو يظن انه يصنع الاشتراكية .  
وبما انه قد صدح اركان كل الحقوق وتعجل بجيء الاشتراكية على الارض فهو لا  
يعترف لها بأي صفة في الوجود ولا يذكر عنها سوى واقعة واحدة وهي ان  
الطبقة الثورية هي صاحبة اختراعها والمطالبة بها وهي التي تقوم ببنائها .  
وبهذا المعنى لا يكون الفزو المر البطيء الاشتراكي شيئاً آخر سوى تأكيد

الحرية الإنسانية في التاريخ وعن طريقه . ولكون الإنسان حرًا على وجه التحديد فانتصار الاشتراكية ليس مؤكداً أطلاقاً . فهو انتصار لا يقف كالعلامة الكيلومترية على جانب الطريق . ولكنه المشروع الانساني . وسيكون نفس ما سيعمله الناس . فهو ما ينجم عن الخطورة التي يواجه بها الثوري فعله . وهو لا يحس فقط بكونه مسؤولاً عن مقدم الجمهورية الاشتراكية عموماً ولكنه يحس أيضاً بالطبيعة الخاصة بالاشتراكية .

وهكذا تتجاوز الفلسفة الثورية الفكر المثالي البورجوازي والاسطورة المادية التي استطاعت ان تلائم في وقت معين مع الجموع المضطهدة سوياً وطالبت بأن تكون فلسفة الانسان عموماً . وهذا طبيعي جداً : إذا وجب ان تكون حقيقة فستكون عالمية في الواقع . ويأتي غموض المادية وازدواجها المثير من زعمها احياناً انها مفاهيم طبقية واحياناً اخرى انها تعبير عن الحقيقة المطلقة . ولكن الثوري يحتمل مكاناً مميزاً باختياره نفسه للثورة : إذ انه لا ينفصل من اجل الاحتفاظ بالطبقية مثل المناصرين للاحزاب البورجوازية ولكن من اجل حماية الطبقات . وهو لا يقسم المجتمع الى رجال ذوي حقوق مقدسة وآخرين طبيعيين او من يسمونهم باللامانية تحت الأدميين بل يطالب بتوحيد الفئات البشرية والطبقات او في اختصار بوحدة كل البشر . ولا يدع نفسه يضل عن طريق الحقوق والواجبات التي تأوي قبلياً إلى سماء ذهني ولكنه يضع الحرية الإنسانية الميتافيزيقية الكاملة في حدث الثورة نفسه ضدها . فهو الانسان الذي يريد ان يأخذ الانسان بصيره على عاته في حرية وفي شمول كلي .

وهكذا فان قضيته في جوهرها هي قضية الانسان ويجب ان تعبّر فلسفته عن الحقيقة بشأن الانسان . ولكتها إذا كانت حقيقة كلية – هكذا سيقال – أي حقيقة بالنسبة الى الجميع أليس لهذا السبب تماماً أعلى من الاحزاب والطبقات ؟ الا نلقي المثالية المعاذية للسياسة والمحاذية للاجماع والخالية من الجذور هنا مرة أخرى ؟

وأجيب على ذلك بأن هذه الفلسفة لا يمكنها ان تكشف عن اصالة إلا

للثوريين، أي للرجال الموجودين في وضع المظلومين وان هذه الفلسفه تحتاج اليهم كيما تظهر في العالم . ولكن من الصحيح انه يلزم عليهم ان تكون قابلة لأن تصبح فلسفة كل انسان بنفس المعنى الذي يصبح البورجوازي الظالم هو نفسه مظلوماً بواسطه ظلمه . لأنه من اجل البقاء على الطبقات المظلومة تحت سلطته يجب على البورجوازي ان يبذل من ذاته وان يشبك نفسه في خيوط من الحقوق والقيم التي ابتدعها . واذا احتفظ الثوري بالاسطورة المادية فلا يمكن ان ينساق البورجوازي الشاب الى الثورة الا من جراء رؤيته للمظالم الاجتماعية . انه ينساق اليها عن كرم فردي وهو ما يكون عادة موضع شك لأن منبع الكرم قد ينضب ويكون ذلك بالنسبة اليه دليلاً اضافياً عما لو ابتلع المادية التي تتنافر مع عقله ولا تعبّر عن وضعه الشخصي .

ولكن اذا اتضحت الفلسفه الثوريّة مرة فسيكتشف البورجوازي الذي انتقد مفاهيم طبقته والذي اعترف بعرضيته وحرفيته والذي فهم ان هذه الحرية لا يمكن ان تتأكّد الا بالاعتراف الذي تؤديه لها الحريات الاخرى... سيكتشف هذا البورجوازي ان هذه الفلسفه تحدثه عن نفسه بالقياس الى رغبته في سلخ جهاز التضليل والتوصيف الخاص بالطبقة البورجوازية وتأكيد نفسه كأنسان بين الناس . وفي هذه اللحظة ستظهر الانسانية الثورية لا بوصفها فلسفة طبقة مظلومة ولكن بوصفها الحقيقة ذاتها مستذلة ومقنعة ومضطهدة بواسطه الرجال الذين يكون الهرب منها في صالحهم . وسيصبح واضحاً بالنسبة الى جميع اصحاب الارادات الطيبة ان الحقيقة ذاتها ثورية . وليس تلك هي الحقيقة المجردة الخاصة بالمتاليل ولكنها الحقيقة المائة بالفعل والمنشودة والخالقة والمؤيدة والمحورة خلال الصراع الاجتماعي بواسطه الرجال الذين يعملون لأجل تحرير الانسان .

وقد يعترض على كلامي أحد بأن هذا التحليل المتعلق بالمتضيّبات الثوريّة قائم على أساس تجريدي طالما ان الثوريين الوحدين الموجودين هم الماركسيون الذين ينضمون الى المادية ويشاركونها . وصحيح ان الحزب الشيوعي هو الحزب

الثوري الوحيد . وصحيح ان المادية هي مذهب الحزب . ولكنني لم اسع لوصف ما يعتقده الماركسيون بل سعيت الى استخلاص كل ما تنطوي عليه وما تتضمنه افكارهم . وقد علمني الاختلاط بالماركسيين على وجه التحديد بأن شيئاً من الاشياء لم يكن اكثراً تنوعاً وتجريداً وذاتية مما يسمونه بـ «ماركسيتهم» . واي شيء أشد اختلافاً من علمانية السيد جارودي الساذجة العنيفة وفلسفة السيد هيرفيه؟

سيقال ان هذا الاختلاف يعكس الاختلاف بين ذاكئها ، وهذا صحيح . ولكن دليل خصوصاً على درجة الشعور الذي يحمله كل منها في موقفه العميق وعلى درجة اعتقاد كل منها في الاسطورية المادية . وليس عن طريق الصدفة تسجيل أزمة اليوم في الروح الماركسيّة ، وان تعمد هذه الروح الى اختيار اشیاع جارودي بوصفهم المحدثين الرسبيين بلسانها . ذلك ان الشيوعيين محاصرون بين قدم الاسطورة المادية والاشقاق من ادخال الانقسام او التردد على اقل في فرقهم عن طريق تبني مفاهيم جديدة .

وافضلهم يسكتون . ويملأون الصمت بثرة البلياء . «اذا يظن الرؤساء بلا شك في النهاية ماذا هم المفاهيم ! لقد اعدت ماديتنا القديمة ادتها وستقودنا بلا شك الى النصر» . ولا شك انهم على حق في الوقت الحاضر وفي المستقبل القريب . ولكن اي رجال سوف يصنعون؟ ولا يتم تكوين الأجيال بلا جريدة عن طريق تعليمهم اخطاء ناجحة . فماذا يحدث لو ازهقت المادية روح المشروع الثوري في يوم من الأيام؟

(سنة ١٩٤٦)

## فكرة أساسية من أفكار ظاهرية هو سرل

### الحالة المتبادلة

« كان يلتهمها بنظراته »

تكشف هذه العبارة و كثير غيرها عن الوهم المشترك لدى الواقعية والمثالية. و تصبح المعرفة حسب هذا الوهم التهاماً . ولا تزال الفلسفة الفرنسية أمام هذه المشكلة بعد مائة سنة من الاكاديمية . لقد قرأنا جميعاً مؤلفات برانشفيك وللاند ومايرسون . لقد اعتقדنا جميعاً ان شبكة الفكر العنكبوتية تجذب الأشياء الى نسيجها وانها تعطيها بريقها الأبيض ثم تأخذ في التهامها ببطء حتى تحيطها الى جوهرها الخاص بها . ما هي المضدة .. الصخرة ..؟ البيت ؟ مجموعة معينة من « محتويات الشعور » .. نظام هذه المحتويات . يا للفلسفة الغذائية ! ومع ذلك فلا شيء يبدو أكثر وضوحاً : أليس المضدة محتوى فعلياً لادرادي؟ أو ليس ادرادي هو الحالة الراهنة لشعوري : اعتداء وتمثل . كان للاند يتحدث عن تمثيل الأفكار للأشياء وتمثل الأفكار بعضها البعض الآخر وتمثل العقول بعضها البعض . لقد تآكلت زوايا السقوف المتينة بفعل هذه الاحماض الدّوّيبة : التمثيل والتوحيد والتزوع الى الهوية . وعيباً قام اكثراً بساطة و اكثراً خشونة بالبحث عن شيء جامد .. عن شيء لم يكن عقلاً .. فلم يلقوها في كل مكان سوى ضباب طري متميز هو أنفسهم .

ولم يتعب هو سرل أمام فلسفات التجريب النّقدي المضدية و أمام الفلسفات

الكاتبة الجديدة وأمام النزعات النفسانية من تردید ما اراد اثباته وهو انتـا لا تستطيع تفكـيك الأشيـاء داخل الشعـور . فـانت تـرى هذه الشـجـرة .. لـيـكـنـ. ولـكـنـكـ تـراـهاـ حـيـثـ تـوـجـدـ : عـلـىـ جـانـبـ الطـرـيـقـ .. وـسـطـ الغـبـارـ .. وـحـيـدةـ وـمـلـفـوـقـةـ فـيـ الـحـرـ .. عـلـىـ بـعـدـ عـشـرـينـ فـرـسـخـاـ مـنـ سـاحـلـ الـبـحـرـ الأـبـيـضـ . وـلـاـ يـكـنـهاـ اـنـ تـدـخـلـ فـيـ شـعـورـكـ لـأـنـهـ لـيـسـ مـنـ نـفـسـ طـبـيـعـتـهاـ . سـتـحـسـبـ اـنـكـ تـعـرـفـ هـنـاـ عـلـىـ اـفـكـارـ بـرـجـسـونـ فـيـ الفـصـلـ الـأـوـلـ مـنـ كـتـابـهـ عـنـ الـمـادـةـ وـالـذـاـكـرـةـ . وـلـكـنـ هـوـسـرـلـ لـيـسـ وـاقـعـيـاـ : فـهـوـ لـاـ يـجـعـلـ مـنـ هـذـهـ الشـجـرةـ عـلـىـ طـرـفـ اـرـضـهـ الـمـشـقـقـةـ ضـرـبـاـ مـنـ الـمـطـلـقـ الـذـيـ يـكـنـهـ فـيـاـ بـعـدـ اـنـ يـدـخـلـ فـيـ اـتـصـالـ مـعـنـاـ . الـوـعـيـ وـالـعـالـمـ مـعـطـيـاـنـ فـيـ لـحـةـ وـاحـدـةـ : وـالـعـالـمـ بـوـصـفـهـ خـارـجـاـ عـنـ الـوـعـيـ بـحـكـمـ مـاهـيـتـهـ يـكـوـنـ بـحـكـمـ هـذـهـ الـمـاهـيـةـ نـفـسـهـ نـسـبـيـاـ بـالـنـسـبـةـ إـلـيـهـ . ذـلـكـ اـنـ هـوـسـرـلـ يـرـىـ فـيـ الـوـعـيـ حـدـثـاـ لـاـ يـكـنـ تـحـلـهـ إـلـىـ مـاـ هـوـ اـبـسـطـ مـنـهـ وـلـاـ تـسـتـطـعـ أـيـةـ صـورـةـ طـبـيـعـيـةـ اـنـ تـؤـدـيـهـ . الـلـهـمـ إـلـاـ مـنـ الـجـائـزـ تـلـكـ الصـورـةـ السـرـيـعـةـ الـغـامـضـةـ لـلـانـفـجـارـ ، فـالـعـرـفـةـ هـيـ «ـ اـنـبـهـارـ مـوـجـهـ »ـ . هـيـ الـانـخـلـاعـ مـنـ الـمـؤـالـفـةـ الـمـعـدـيـةـ الـرـطـبـةـ مـنـ اـجـلـ الـانـفـلـاتـ إـلـىـ هـنـالـكـ خـارـجـ نـفـسـهـ مـتـجـهـاـ نـحـوـ مـاـ لـيـسـ بـذـاتـهـ .. هـنـالـكـ قـرـبـ الشـجـرةـ .. وـمـعـ ذـلـكـ خـارـجـ نـفـسـهـ لـأـنـيـ لـاـ اـتـمـلـكـهـ وـهـوـ مـعـ ذـلـكـ يـسـتـحـثـنـيـ مـنـ جـدـيدـ . وـلـاـ اـسـتـطـعـ اـنـ اـضـيـعـ فـيـهـ بـقـدـرـ مـاـ لـاـ يـسـتـطـعـ هـوـ اـنـ يـتـزـجـ فـيـ : فـمـاـ هـوـ خـارـجـ عـنـهـ خـارـجـ عـنـيـ . أـلـاـ تـعـرـفـ فـيـ هـذـاـ الـوـصـفـ عـلـىـ مـقـضـيـاتـكـ وـعـلـىـ تـطـلـعـاتـكـ ؟ كـتـ تـعـرـفـ اـنـ الشـجـرةـ لـيـسـ اـنـ وـانـكـ لـمـ تـكـنـ قـادـرـاـ عـلـىـ اـدـخـالـهـ فـيـ مـعـدـاتـكـ الـمـظـلـمـةـ ، بـلـ وـاـنـ الـعـرـفـةـ لـاـ يـكـنـهـاـ اـنـ تـقـارـنـ بـالـمـتـلـاـكـ إـلـاـ اـذـاـ أـخـلـنـاـ بـالـشـرـفـ . وـفـيـ نـفـسـ الـلـحـظـةـ يـنـقـيـ الـوـعـيـ نـفـسـهـ . اـنـهـ وـاـضـحـ كـالـرـيـاحـ الـكـبـيـرـةـ وـلـيـسـ فـيـهـ سـوـىـ حـرـكـةـ مـنـ اـجـلـ الـهـرـبـ بـنـفـسـهـ وـسـوـىـ اـنـزـلـاقـ إـلـىـ خـارـجـ نـفـسـهـ . وـاـذـاـ تـخـطـيـتـ الـمـسـتـحـيلـ وـنـفـدـتـ إـلـىـ دـاـخـلـ الـوـعـيـ سـتـقـعـ فـرـيـسـةـ لـزـوـبـعـةـ تـقـدـفـ بـكـ إـلـىـ الـخـارـجـ .. قـرـبـ الشـجـرةـ .. وـسـطـ الغـبـارـ .. لـأـنـ الـوـعـيـ لـيـسـ مـنـ الـدـاـخـلـ . اـنـهـ لـيـسـ سـوـىـ مـاـ هـوـ خـارـجـ عـنـ نـفـسـهـ . وـهـذـاـ الـهـرـبـ الـمـطـلـقـ اوـ رـفـضـهـ اـنـ يـكـوـنـ جـوـهـرـاـ هـوـ الـذـيـ يـنـشـئـهـ كـوـعـيـ . تـصـورـ الـآنـ سـلـسـلـةـ مـتـصـلـةـ

من الانفجارات التي تنتزعنا من أنفسنا والتي لا تترك لأحد «أنفسنا» فرصة التكون من خلفها . ولكنها على العكس تلقي بنا فيما وراءها .. في الغبار الجاف بالعالم .. وعلى أرض فظة .. بين الأشياء . تصور أن طبيعتنا نفسها قد ألقت بنا على هذا التحول معزولين في عالم لا يابالي معادٍ متراجع . عندئذ ستدرك المعنى العميق الذي اكتشفه هوسرل والذي عبر عنه في هذه الجملة : « كل وعي هو وعي لشيء ما » . ولا يلزمنا أكثر من هذا كيما نضع حدأً للفلسفة المعايشة (الباطنة) المائعة حيث يتم كل شيء بالتراضي وبالبساطات الهمامية (البروتوبلازمية) وبنوع فاتر من كيمياء الخلايا . إن فلسفة العلو تلقي بنا إلى عرض الطريق وسط التهديدات وتحت ضوء يعشو البصر . فالوجود كايقول هيذر هو الوجود – في – العالم . وينبغي أن نفهم « الوجود – في » بمعنى الحركة . الوجود هو الانفجار داخل العالم وهو الابتداء من عدم العالم والوعي حتى يحدث فجأة ذلك الانفجار – كوعي – داخل العالم . وبينما يسعى الوعي كي يستجمع نفسه وكي يحدث التوافق في النهاية بينه وبين نفسه وبينما يسعى لهذا الغرض في دفء مغلقاً نوافذه يعدم نفسه بنفسه . وضرورة هذا الوعي في الوجود على شكل وعي بشيء آخر سوى نفسه هي ما يسميه هوسرل « الاحالة المتبادلة » .

لقد تحدثت أولاً عن المعرفة كي أجعل نفسي مفهوماً على نحو أكبر : لم تكدر تعرف الفلسفة الفرنسية التي قامت بتكونتنا على الأكثر سوى نظرية المعرفة . أما بالنسبة إلى هوسرل وإلى المشتغلين بعلوم الظاهرية فوعينا بالأشياء لا تتجده معرفتنا بها . وليس المعرفة أو الامتثال البحث سوى صور مكننة لشعورى « بـ » هذه الشجرة . يمكنني كذلك أن أحبها وأن أخشاها وأن أكرهها . وتحطى الشعور لنفسه بنفسه ذاك هو ما نسميه حالة متبادلة وهو الذي يوجد من جديد في الخوف والكرابية والحب . ولا تزال كراهية الآخر على نحو ما انفجاراً نحوه . كراهية الآخر هي أن يجد المرء نفسه فجأة أمام غريب يتعيش منه ويعاني من جرائه أولاً تلك الكيفية الموضوعية لعبارة « الجدير بالكرابية »

وهكذا تسعى فجأة كل ردود الأفعال المشهورة الذاتية . . . كراهية ، حب ، خوف ، تعاطف . . . كل تلك التي تطفو فوق مرق العقل المالح ذي الرائحة الكريهة . . . كل هذه تسعى فجأة لاستخلاص نفسها منها . فهي لا تعود ان تكون طرائق لاكتشاف العالم . ان الأشياء نفسها هي التي ترفع النقاب عن نفسها فجأة امامنا كما لو كانت كريهة ومتعاطفه ومفزعة ومحببة . ان خاصية هذا القناع الياباني هي ان يكون مزعيجاً ، وهي خاصية لا تتناقض ولا تتفدوتشيء طبيعته نفسها . وليست الخاصية بمجموع ردود افعالنا الذاتية نحو قطعة من الحشب المنحوت . لقد اعاد هوسرل تثبيت الفزع والفتنة في الأشياء . لقد أعاد اليينا عالم الفنانين والأنبياء من جديد : حنيف ، عدائي ، خطر مع شواطيء من اللطف والمحبة . لقد أفسح الطريق بوضوح لبحث جديد عن الانفعالات . ويستوحى هذا البحث تلك الحقيقة البسيطة جداً التي ينكرها اصحابنا المذهبون انكاراً شديداً : اذا احبينا امرأة فلأنها جديرة بالحب . وهذا نحن اولاً قد نجينا من بروست . ونجينا في نفس الوقت من « الحياة الباطنة » : فعثنا كنا نبحث مثل اميل كطفل يقبل كتفه عن التربیت والاستنعام العاطفي ما دام كل شيء في الخارج آخر الامر . . كل شيء . . بما ذلك انفسنا : في الخارج . . في العالم . . بين الآخرين . . اتنا لن نكتشف انفسنا بالاً أدرية من انواع التراجع : بل في الطريق . . وفي المدينة . . ووسط الزحام . . كشيء بين الأشياء . . و كانسان بين الناس .

(يناير سنة ١٩٣٩)

## جان جيرودو وفلسفة أرساطو

### حول كتاب : اختيار المُنتَخِبِين

يحملنا كل ما نعرفه عن السيد جيرودو على الاعتقاد بأنه انسان «غير شاذ» باكثر ما في هذا التعبير من المعنى المنحط ومن المعنى الرفيع. وقد سمحت دراساته النقدية أيضاً بتقدير دقة ذكائه ذات المرونة . ومع ذلك فلا نكاد نفتح احدى رواياته حتى يبدو لنا اتنا بلغنا عالم أحد حاليه المدفوعين الى اليقظة الذين يسميهم الطب مرضى فحصام الشخصية (الشيزوفرينيا ) واهم صفاتهم كما نعلم هي عدم القدرة على التكيف مع الواقع . ويستعيد السيد جيرودو كل خصائص هذا المرض لحسابه الخاص ... كل ملامح مرضى الفحصام الأساسية... عنادهم وجوهدهم لانكار التغيير ولوه قناع الحاضر على وجوههم .. وميولهم الهندسية وذوقهم المائل الى التناسب والتعويض والرموز والراسلات السحرية عبر الزمان والمكان.. كل هذه الصفات يقوم جيرودو بتجهيزها على نحو فني . وهذه الصفات نفسها هي مصدر الافتتان بمؤلفاته . لقد حيرني دائماً ذلك التعارض بين الرجل وبين كتبه . هل يسرّي السيد جيرودو عن نفسه بلعب دور مريض الفحصام ؟

وبدا لي كتاب اختيار المُنتَخِبِين الذي امكّن قراءته هنا (المجلة الفرنسية الجديدة سنة ١٩٤٠ ) ثيّناً لما يحمله لي من اجابة . انه ليس افضل كتب السيد

جирودو . ولكن حيث انه احال اكثر لطائفه إلى طرائق و عمليات في هذا الكتاب فقد امكن ادراك اوجه روحه الغريبة خلال هذا الكتاب بطريقه افضل . وحسبت اول الامر اني قد ابتعدت عن التفسير الحقيقى لمؤلفاته . وظننت ان ما ابعدني عن ذلك التفسير الصحيح هو فكره سابقة لعل كثيرين من القراء كانوا يقاسمونى إياها . فقد سعيت دائماً حتى ذلك الحين الى ترجمة كتبه . اي اني كنت انصرف كالو كان السيد جيرودو قد قام بتجميل ملاحظات كثيرة واستخلص منها حكمة من الحكم . ثم كأنما عبر عن كل تلك التجربة وكل تلك الحكمة في لغة مرقمة تحت تأثير ميله الى نوع من المخلقة . ولم تؤد هذه التجارب من اجل ذلك الرموز الى شيء ذي بال : فالسيد جيرودو له أعمق حقيقة ولكن قيمته مرتبطة بعالمه لا بعالمنا . وفي هذه المرة ايضاً لم اسع الى الترجمة ولم ابحث عن المجاز او عن الرموز او عن المضرر : بل أخذت كل شيء كحساب نفدي فوري بقصد التقدم في معرفة السيد جيروده لا في معرفة الناس . لا بد اولاً من نسيان العالم الذي نعيش فيه من أجل الدخول بأقدام ثابتة إلى عالم هذا الكتاب : اختيار المتخفين . وظاهرة اذن باني لا اعرف اطلاقاً هذه العجينة الطيرية التي تطوف بها التموجات ذات الاسباب والمسيرات الخارجية عنها . اعني كأنني لا اعرف هذا العالم الذي لا مستقبل له ، والذي يبدو كل شيء فيه ك مجرد التقاء . ويأتي الحاضر في هذا العالم مثل سارق ، ويبدو الحدث فيه مفطوراً على مقاومة الفكر واللغة . في هذا العالم حيث يكون الافراد عوارض او زلطاً داخل العجين يبتعد الفكر من أجلها قوانين عامة بعد الحين .

ولم اكن مخطئاً . فالاستراحة الذهنية والنظام يوجدان اولاً في امريكا عند ادميه وكلودي وبيير . وهما المقصودان من وراء التغيير ومبرريه الوحدين . وقد استلقت نظري هذه الاستراحات الصغيرة الوضاءة منذ بدء الكتاب . فالكتاب مكون من استراحات . ولا تعد انتقالات التفتيش الندية الليلية ذات مظهر عرضي كما هو الحال في برهمان الخيار . انها استراحة او قالب مغلق على نفسه . وتعد رأس رجل من رجال كليات الهندسة الملوءة بالأرقام والخطوط لوناً آخر من الاستراحة . وكذلك تلك الرأس الحقيقة التي يسندها احد المصورين

على ركبات سيدة جميلة ساكنة، وذلك المنظر وتلك الحديقة العامة وحتى فارق الصباح المارب .. كل اولئك استراحات . ونحن نطلق على هذه الالفاظ او هذه الحدود المفروضة على مستقبل المادة عبارة « الصور الجوهرية » كما كان الحال في العصور الوسطى . وهكذا تهيا السيد جيرودو لادراك النوع اولاً في الفرد والفكر في المادة فقال: « هذه الحقيقة كانت وجه ادميه ». هكذا تكون الاشياء في عالمه : حقائق اولاً وافكار اولاً، وكذلك دلالات تختار لنفسها رموزها : « ولما كان جاك طفلاً صغيراً ساذجاً ذا حياء متعادل ازاء الفرح والحزن فقد أدار عينيه تواً ». ليس جاك الصغير هنا عرضاً اولاً او رسمياً لخلايا تتوالد : انه تجسد الحقيقة . فالمناسبة والوقت ولون الزمن يجعل جاك بالذات مهمة في مكان معين بأمريكا وهي ان يمثل جقيقة الاطفال الصغار السنن . ولكن هذه الصورة الجوهرية مستقلة عن تجسيداتها وفي اماكن اخرى كثيرة يدير اطفال صغار آخرون كثيرون عيونهم كي لا يروا دموع امهاتهم . واذا شئنا الكلام بلغة المدرسة سنقول: ان المادة هنا هي التي تبعث الفردية . ومن هنا يأتي جنوح السيد جيرودو نحو الاحكام الكلية : « دقت ساعات المدينة كلها الساعة العاشرة .. كل الديسكت .. وكل قرى فرنسا .. » ليس في الامر فضام . وهنا تلتقي هذه التعميمات المطلة في عالم المستقبل الذي لن تكون فيه سوى تعداد للالقاءات العرضية بفحوص مجدهة لكل الاطفال المكلفين بتجسيد الولد الصغير الساذج ولكل اسطوانات النيكل والمينا الزين المعادن المكلفة بتجسيد الساعة .

وتنتهي هذه التعدادات عن طيب خاطر بذكر حالة مضلة هي حالة استثناء : « جلسوا يتناولون الغداء على مقعد طويل وهم يطعمون العصافير من فتاههم سوى واحد مشتبه لم يأت للأكل بل ليراهم . وعندما تناولوا الحلو انطلق طائراً لمناسبة نائية ». وهذا هو ما نطلق عليه اسم طفولية السيد جيرودو . وهو يستخدمها استخداماً فنياً فيقدم عرضاً عاماً مع استثناء شاعري او رقيق مضحك . وتلك احدى طرائفه المألوفة جداً . ولا يمكن ان

يكون لعدم التوقير الذي يبديه نحو النظام القائم معنى الا بالنسبة الى هذا النظام نفسه . وعند السيد جيرودو لا يذكر الاستثناء الا لثبيت القاعدة كما هو الحال في حكمة الامثال .

ولا ينبغي مع ذلك ان نذهب الى حد الاعتقاد في افلاطونية السيد جيرودو . فالصور التي يتكلم عنها ليست في سماء المدركات بل بيننا ولا تفصل عن المادة التي تنظم حركاتها فضلا عن انطباعها كالاختام فوق الزجاج وفوق الصلب وفوق جلودنا . ولا يجب ايضا ان الخلطها بالتصورات البسيطة . فالتصورات لا تحتوي في ذاتها الا على قبضة من الخصائص المشتركة بين جميع افراد احدى الجماعات . ولا تحتوي صور السيد جيرودو شيئا زائدا في الحقيقة ، ولكن كل الملامح التي تكونها كاملة . وهي اكثر من افكار عامة . انها قواعد وقوانين . ولا شك في ان جاك لم يكن يطبق من تلقاء نفسه وبدون ان يتتبه كل القواعد التي تسمح بتحقيق كمال الاولاد الصغار الساذجين في ذاته . ومثلت الحركة نفسها التي دفعت بيير الى الوجود او في تحقق لزيحات رجال كلية الهندسة . فيكتب السيد جيروود مثلا : « كليات ادميه .. تلك الكلبيات الواضحة جدا .. » وبعد ذلك يقول : « ولكي يعني جاك بأمه وضع نفسه في أشد صور جاك رقة ولطافة » . وكذلك : « لقد كان بيير على هذا النحو المكدر بسبب رغبته في ان يمثل انسانية . واصبح كذلك بالفعل . ولم تكن كل حركة من حركاته وكل كلمة من كلماته اكثر من عينة ذات قيمة للحركة ولغة الانسانيتين » . وبين جميع الكائنات لدى السيد جيرودو : تبدو مؤلفاته عرضا للعيينات . تردد سقراط في اجابته على سؤال بارمنيدس في الاعتراف بوجود فكره <sup>٤</sup> للوسمخ وفكرة لاقملة . اما السيد جيرودو فلا يتردد . فالقمل الذي يشغل نفسه به رائع من حيث أنه يحقق كمال القملة وكمال كل القمل ايضا ولكن بطريقة مختلفة . ولهذا تستحق هذه الصور الجوهرية اسم نماذج التصميم اكثر من اسم التصورات . فالمؤلف نفسه يستخدم احياناً ذلك الاسم « ينظر بيير إلى ادميه ثم يتراجع كي لا يرى سوى نموذج التصميم الخاص

بادميه . وتحتتحقق ايضاً كحالات فردية من هذا النموذج التصميسي . فادميه هي بالتأكيد الام الأكثر أمهة مثل كل الامهات والزوجة الأكثر زوجية مثل كل الزوجات ، وهي كذلك اكثـر واكـمل ادمـيه . فـحتى الخيار الذي يـقف عنـ حد تـحقيق النـموذـج النـهائي للـخـيار فيـ الغـالـب معـ نـكـرـانـ لـيـحرـمـ المـتـازـ النـادرـ مـنـهـ نـفـسـهـ مـنـ نـموـذـجـ التـصـمـيمـ المـفـرـدـ : « ذـهـبـتـ تـبـحـثـ عـنـ خـيـارـهـ . وـعـلـىـ الرـغـمـ مـنـ انـ خـيـارـ لـاـ يـنـتـقـيـ فـقـدـ اـسـتـجـابـتـ لـهـ وـجـمـلـتـ تـأـخـذـ خـيـارـ الـذـيـ يـعـلـنـ عـنـ اـمـتـيـازـهـ بـهـنـدـسـتـهـ وـنـحـتـهـ وـبـرـوـزـهـ » .

وهـذاـ هوـ عـالـمـ كـتـابـ «ـ اـخـيـارـ الـمـتـخـبـينـ » . فـهـوـ أـطـلسـ نـبـاتـيـ تـقـسـمـ فـيـهـ كـلـ الـأـنـوـاعـ بـعـنـيـاـتـ إـلـىـ فـيـثـاتـ . وـالـقـضـابـ فـيـ هـذـاـ أـطـلسـ أـزـرـقـ لـاـنـهـ قـضـابـ وـالـحـبـيـنـ فـيـهـ وـرـدـيـ لـاـنـهـ حـبـيـنـ . وـالـسـبـيـبـةـ الـوـحـيـدـةـ فـيـهـ هـيـ سـبـيـبـةـ تـمـاذـجـ التـصـمـيمـ : فـهـذـاـ عـالـمـ لـاـ يـعـرـفـ الجـزـمـيـةـ أـيـ فـاعـلـيـةـ الـحـالـةـ السـابـقـةـ . وـلـكـنـكـ لـنـ تـلـقـيـ فـيـهـ حـدـثـأـيـضاـ اـذـاـ اـعـتـرـتـ الـمـدـثـ غـزـوـ ظـاهـرـةـ جـدـيـدـةـ تـتـخـطـىـ جـدـتـهـ نـفـسـهـ كـلـ ماـ يـعـكـنـ تـوـقـعـهـ وـتـقـلـبـ نـظـامـ التـصـورـاتـ . قـلـمـاـ يـوـجـدـ تـغـيـيرـ فـيـ عـدـاـ تـغـيـيرـاتـ المـادـةـ تـحـتـ فـعـلـ الصـورـةـ . وـيـتـكـونـ فـعـلـ تـلـكـ الصـورـةـ مـنـ نـوـعـيـنـ : فـهـوـ يـكـنـهـ أـنـ يـؤـثـرـ بـقـوـةـ وـنـفـادـ كـمـاـ كـانـتـ النـارـ فـيـ الـعـصـورـ الـوـسـطـيـ تـحـرـقـ بـفـضـلـ الـفـلـوـجـسـتـيـكـ (ـ السـائـلـ الـذـيـ كـانـ سـبـيـبـاـ فـيـ الـاحـتـرـاقـ ) : وـفـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ تـسـتـقـرـ فـيـ الـمـادـةـ وـتـشـكـلـهـاـ وـتـحـرـكـهـاـ حـسـبـ رـضـاهـاـ . وـلـيـسـ الـحـرـكـةـ حـيـنـئـذـ سـوـيـ النـمـوـ الـرـمـيـ

لـنـموـذـجـ التـصـمـيمـ . وـهـذـاـ كـانـتـ أـغـلـبـ الـحـرـكـاتـ فـيـ كـتـابـ اـخـيـارـ الـمـتـخـبـينـ حـرـكـاتـ مـأـخـوذـيـنـ . وـلـاتـحـقـقـ الشـخـصـيـاتـ بـأـفـعـالـهـاـ وـالـأـشـيـاءـ بـتـغـيـرـاتـهـاـ سـوـيـ صـورـهـاـ الـجـوـهـرـيـةـ بـدـقـةـ : «ـ وـلـمـ يـكـنـ يـرـفـرـفـ عـلـىـ تـلـكـ الرـؤـوسـ أـيـ خـطـرـ . لـقـدـ كـانـتـ نـاصـعـةـ كـمـاـ كـانـتـ تـشـيرـ إـلـىـ السـعـادـةـ مـثـلـ الـفـنـارـاتـ : كـلـ رـأـسـ بـنـظـامـهـ الـاـضـائـيـ . وـكـانـ بـيـرـ الـزـوـجـ ذـاـ نـوـعـيـنـ مـنـ الـاـبـسـامـاتـ .. اـبـسـامـةـ كـبـيـرـةـ وـابـسـامـةـ صـغـيـرـةـ .. تـتـابـعـاـنـ لـحـظـةـ فـيـ كـلـ دـقـيـقـةـ . أـمـاـ جـاـكـ الـبـنـ فـكـانـ لـهـ وـجـهـ يـرـفـعـهـ وـيـخـفـضـهـ . اـمـاـ الـابـنـةـ كـلـوـدـيـ فـهـيـ فـنـارـ اـكـثـرـ حـسـاسـيـةـ بـجـفـقـاتـ جـفـونـهاـ » . وـهـذـاـ الـمـعـنـىـ تـكـوـنـ الـتـغـيـرـاتـ الـمـخـلـفـةـ الـخـاصـةـ بـهـذـاـ عـالـمـ

التي ينبغي ان تقرر فيها بيننا تسميتها بالاحداث . . . . بهذا المعنى تكون هذه التغيرات دالياً رمزاً للصور التي تتتجها . ولكن تستطيع الصورة أيضاً ان تؤثر بالانتخاب الجذاب . ومن هنا جاء العنوان : « اختيار المتخبي » والواقع انه لا توجد احدى مخلوقات السيد جيرودو إلا وهي منتخبة . ذلك ان الصورة تترافق للهادة وهي منتخبة في أعماق المستقبل . لقد انتخبتها وصارت تجذبها نحوها . وعلى هذا النحو يتم النوع الثاني من الحركة : انتقال قصدير من صورة نحو اخرى او صيرورة محددة تحديداً دقيقاً بنقطة بدايتها ونقطة نهايتها . فالبرعم استراحة والزهرة استراحة . وبين الاستراحتين يوجد تغير موجه وهو حصة هذا العالم الوحيدة في النظام وهو ايضاً فضيحة ضرورية ولا يمكن التعبير عنها . ولا يوجد ما يروى عن هذه الصيرورة نفسها . والسيد جيرودو يتكلم عنها اقل من كلام يمكن . ومع ذلك فموضوع « اختيار المتخبي » هو نفسه صيرورة . إن موضوعه هو تطور ادميه المنتخبة . بيد ان السيد جيرودو يورد عنها المسطحات فقط . ويشمل كل فصل من فصول هذا الكتاب توقفاً في دورة : ادميه خلال عشاء يوم ميلادها . ادميه اثناء الليل . . . وصف كلودي . ادميه في بيت فرانك وهي ساكنة تسند اثقال رأسي خفيفة إلى ركبتيها . وهناك ايضاً ادميه في الحديقة العامة التي توجد خارج الزمن وكذلك ادميه في بيت اسرة الليدز الخ . . . الع . . . ويتم العبور بين الكواليس تماماً مثل جرائم القتل في مسرحيات كورني . ونستطيع الآن أن ندرك مظاهر مرض الفصام الذي واجهنا به عالم السيد جيرودو أول الأمر : فهو عالم بغير فعل المضارع الاخباري . لقد فقد هذا المضارع الصارخ القبيح من المفاجآت والمصائب قلبه وبريقه واصبح ير بسرعة كبيرة في كياسة مع الاعتدار . وتوجد فعلاً هنا وهناك بعض المشاهدو بعض الحركات التي تجعل من نفسها بعض المغامرات التي تحدث . ولكن كل هذا قد تعدد التعميم الى اكثر من النصف لأن الامر يتعلق قبل كل شيء بوصف رموز نماذج تصميمية معينة . ونفقد في كل لحظة من

لحظات قراءتنا الاتزان فننزلق من الفردية الحاضرة إلى الصور اللاحزمانية دون ان نلحظ ذلك . فنحن لا نشعر بوزن الرأس التي تنقل ركبات ادميـهـ في أي لحظة ولا نراها أيضاـ في أي لحظة بفرديتها اللاهـيـة الجذـابـة تحت ضوء الـرـبيـع الـاـمـريـيـ . ولكن لا اـهمـيـةـ لـذـلـكـ عـلـىـ الـاـطـلـاقـ مـاـ دـمـنـاـ نـقـلـقـ فـقـطـ منـ اـجـلـ تـحـديـدـ مـاـ اـذـاـ كـانـ مـنـ طـبـيـعـةـ رـأـسـ رـجـلـ كـلـيـةـ الـهـنـدـسـةـ اـنـ يـكـونـ وـزـنـهاـ اـنـقـلـ منـ رـأـسـ مـجـنـونـةـ لـأـحـدـ الـفـنـانـينـ . فـهـنـاكـ نـوـعـانـ مـنـ الـمـضـارـعـ لـدـىـ السـيـدـ جـيـرـوـدـوـ : الـمـضـارـعـ الـتـحـيـلـ الـخـاصـ بـالـحـدـثـ وـهـوـ الـذـيـ تـحـفيـيـهـ بـقـدـرـ الـاـمـكـانـ كـأـحـدـ عـيـوبـ الـاـسـرـةـ . وـمـضـارـعـ غـافـجـ التـصـيـمـ وـهـوـ كـلـاـبـدـيـةـ . وـتـشـكـلـ هـذـهـ التـحـديـدـاتـ الـمـسـتـمـرـةـ لـلـصـيـرـوـرـةـ بـطـبـيـعـةـ الـحـالـ الطـابـعـ الـمـتـقـطـعـ اوـغـيـرـ الـمـوـصـولـ لـلـزـمـانـ . وـمـاـ دـامـ التـغـيـيرـ هـنـاـ كـوـجـوـدـ أـنـقـصـ لـاـ يـوـجـدـ إـلـاـ بـقـصـدـ الـاـسـتـرـاحـةـ يـصـبـحـ الـزـمـنـ تـوـالـيـاـ هـزـزـاتـ صـغـيـرـةـ اوـفـيـلـاـ مـتـوـقـفـاـ . أـنـظـرـ كـيـفـ تـفـكـرـ كـلـوـدـيـ فـيـ مـاضـيـهـ : «ـ لـقـدـ كـانـتـ هـنـاكـ سـلـسـلـةـ مـنـ مـائـةـ وـمـنـ أـلـفـ فـتـاةـ صـغـيـرـةـ تـتـابـعـنـ يـوـمـاـ بـيـوـمـ لـاـخـرـاجـ كـلـوـدـيـ الـحـاضـرـةـ .ـ هـذـاـ العـدـدـ الـوـفـيرـ مـنـ كـلـوـدـيـ وـكـلـوـدـيـتـ وـكـلـوـدـيـنـ وـكـلـوـدـوـ .ـ لـأـنـهـ كـانـتـ تـوـجـدـ مـرـةـ رـيـفـيـةـ هـيـ كـلـوـكـلـوـ لـفـتـرـةـ سـتـةـ شـهـرـوـ .ـ لـمـ تـكـنـ تـشـبـهـاـ فـيـ الـصـورـ لـاـ كـصـورـهـاـ هـيـ وـاـغاـ كـصـورـ لـلـاـسـرـةـ .ـ هـكـذـاـ يـبـدـوـ الـزـمـنـ فـيـ «ـ اـخـتـيـارـ الـمـتـخـيـبـيـنـ»ـ :ـ حـفـظـةـ صـورـ اوـ أـلـبـوـمـ لـلـاـسـرـةـ .ـ وـلـاـ يـدـ منـ قـلـبـ الصـفـحـاتـ .ـ وـلـكـنـ هـذـاـ لـاـ يـعـدـوـ أـنـ يـكـونـ اـخـلـاـ بـسـيـطـاـ لـلـنـظـامـ دـوـنـ ذـاـكـرـةـ بـيـنـ الـكـرـامـةـ الـهـادـئـةـ لـصـورـتـيـنـ .ـ

وهذا يفسر لنا ميل السيد جيرودو نحو الابتداءات الأولى: «الأول مرة...» «كانت هذه أول مرة...» وما من عبارة تكاد تعود غالباً في مؤلفاته مثل هذه العبارة . وتكاد ألا يكون مثلها على هذا النحو من التكرار في « اختيار المتنخبين » ( انظر مثلاً ص ١٦ - ٣٢ - ٥٨ - ٥٩ - ٦٦ - ٦٨ - ٦٩ - ٨٣ - ٨٦ الخ . ) ذلك ان القوى تجاهلت التقديمية في عالم السيد جيرودو . ونحن نستفسر من الماضي ونبحث عبئاً عن الأصول في عالمنا : « متى بدأت احبابها ؟ » وفي الحقيقة لم يبدأ هذا الحب قط : لقد تم ذلك قليلاً قليلاً وعندما اكتشفت

فجأة عاطفتي كانت قد زال بهاً عنها . والتغيرات عند السيد جيرودو وقتيّة لأنها تخضع للمبدأ المشهور « الكل أو لا شيء ». وعندما تتحقق الشروط تظهر الاشكال الصورية فجأة وتترصع في المادة . أما اذا نقص عامل - عامل واحد ، اصغر عامل - لا ينتفع شيء . وهكذا تقدّنا قراءتنا من البدء إلى البدء خلال عالم يستيقظ . وإذا أمكننا الكلام عن جو مشترك بين سيمون المؤثرة في القلب واليجانتين وجروم باردين فسيكون جو الصباح . فعلى الرغم من الجازر نفسها والشيخوخة وسقوط الليل من أول هذه الكتب إلى آخرها تطلع الشمس . وتنتهي الكثرا عند مصيبة وعند فجر . فهل لي أن أقول مع ذلك بأنه لم ي بعد عندي اثناء قراءة « اختيار المتخفين » شعور بتلك الاصيحة الفاتنة التي اختارها جيروم وبيلا لأوقات لقاءها ؟ لقل خيل إلى انه كان محكوماً على صباح ابدي . والنهايات كالبدايات مطلقة . فعندما يختزل التوازن تضيع الصورة كما جاءت في كتّاب ضياعاً شاملاً : « وكانت ادميّة موجودة هناك في الصباح الجميل دون أية تجعيدة او اية بخّرة على وجهها وبشدّة الليلة الطويلة التي أوشكت على الانصرام كما لو كانت قد اسقطت من عمرها ». فالرسوم والتّجاعيد والشوائب .. كل هذا صالح لعلمنا . أما عالم السيد جيرودو فهو عالم البخارات المفضوضة . وقد اقسّمت هذه المخلوقات فيما بينها عفة ميتافيزيقيّة : فهي مخلوقات تؤدي مطالب الجسد بالتأكيد . لكن لا الحب ولا الأمومة لم تترك عليهما طابعها . ولا شك في عري شخصياته النسائية « عري من اظهر ما يكون ». فهن لسن سوى عاريات .. عاريات اطلاقاً وعماماً .. بغير تلك الرغبات وتلك التّمويهات وتلك الانحطاطات التي لا تدخل في تكوين نموذج التصميم العاري . ومثل هاتيك الكواكب تلك اللاقى اعطاهن جان بريفو اسم « نساء ذات جلود القفازات ». فلمن اجساد نظيفة نظافة المطابخ الهولندية وتلمع لحومنهن ذات نظارة البلاط .

وعلى الرغم من ذلك يخضع هذا البيت المنظم لقوانين السحر . او فلنقل لقوانين علوم تحويل المعادن لاننا نجد فيها تحولات غريبة بنفس المعنى الذي

ورد في العصور الوسطى عن تحويل المعادن كأنجذب افعالاً غريبة تجري على البعد.

«كان الأسبوع الأول من حياة كلوبي أول أسبوع عرفت أدميه فيه عالماً بغير عناكب وبغير قشر الموز وبدون تصفييف للشعر بعكاوي ساخنة جداً..»

وتسريحة أدميه وهي توشك ان تهجر زوجها بالقرب منه في «قميص من اللون السمني الفاقع ذي الانسجة الشفافة والحملات..» وتشعر الأشياء بالخزي فتسپها.

وهنا تقفز الى الحمام وتلبس احدى بيجامات بيير.. ويخترق السرير... وهكذا انقضت الليلة.. وكانت كاحدي فرق المباريات بهذه الملابس المشابهة.. وكانت يمكن ان تراهما عيون الذين اعتادوا الرؤية في الظلام كتوأمين أو كدراجة مزدوجة.. وانخدعت الأشياء في هذا التشابه المقابح في الزي فهم دأت شيئاً فشيئاً...» وهكذا وصفاً لنوع من التعزيم: «وحاولوا التخترون في شخص كلوبي وهم الذين كانوا يريدون ان يعطوا ادميه شعراً مفضضاً واسناناً مرتجعة وجلدبة خشنة.. حاولوا ان ينفدوه إلى السرير عن طريق الحرارة.. وكان ينبغي ان يوافق على اتفاقهم وأن تأخذهم بيد كلوبي وتقودهم إلى سرير كلوبي وتهديده كلوبي بالحرمان من الحلوى لمدة أسبوع.. والله يعلم ما إذا كانوا قد والوا الموضوع اهتماماً! ولكن لارتباطهم بما تخفا فيه وجب عليهم ان يطيعوا..» وهكذا لكي تؤدي العزائم على الشياطين التي أخذت صورة كلوبي يكفي ان نعاملها بوصفها كلوبي.. فهذا يعني ذلك كله؟ يشرح لنا كل هذا السيد جيرودو نفسه: «مع كلوبي كان كل ما يشبه كلوبي في هذا العالم السفلي يؤيدتها... والسلام القائم بينها وبين كلوبي الصغيرة هو السلام مع كل ما ليس من الحياة اليومية مع كل ما هو كبير: المعدني والنباتي وكل ما يدوم..» هكذا هو اخص خصائص كل هذه المسائخ وهذه الاسحارات: يوجد فعل تشابه.. ولنفهم جيداً ان التشابه لدى السيد جيرودو ليس نظرة عقلية: انها متحققة.. وجميع كلمات «مثل» التي يستخدمها استخداماً سخيناً لا تهدف الى التوضيح، انها تكشف عن اثلاً جوهرياً بين الافعال وبين الاشياء.. ولكن لا ينبغي ان يدهشنا ذلك ما دام عالم السيد جيرودو تاريناً طبيعياً.. فالأشياء عنده متشابهة على نحو ما حين تشارك من احد الجوانب في نفس الصورة.. ان ادميه تبحث

بالتأكيد عن السلام فيما بينها وبين كلودي الواحدة. ولكن كلودي هي بالضبط « ما ليس من الحياة اليومية ». واقامة السلام مع كلودي هو التكيف عن كثب مع الصورة التي تتجسد فيها حالياً اي صورة « ما هو كبير » و « ما يدوم ». فهكذا تجد ادميه نفسها في ذات الوقت عند اقترابها من التجسيد الفاني لنموذج تصميم ابدي حباً في كلودي متألفة من كل التجسدات لذلك النموذج التصميمي ومع الصحراء والجبال والغاية العناء .

ولكن ذلك منطقي إذا اعتبرنا ادميه متفقة مرة واحدة وإلى الأبد مع صورة كلية . وليس السحر سوى مظهر . ويأتي من ان تلك الصورة تتعزز خلال جزئيات مادية لا حصر لها . وتنجم عن ذلك تلك المثلثات العميقه بين أشد الأشياء تنوعاً ما يخلو للسيد جيرودو ان يظهره : يقسم حضور الصور هذا الكون إلى ما لا نهاية له من المناطق اللانهائية . ويوجد في كل منطقة من تلك المناطق شيء ما . وباستجواب هذا الشيء بالطريقة اللائقة يمكن أن يرشدنا إلى كل الأشياء الأخرى وفي كل منطقة من هذه المناطق يكون الحب والكراهية وسب شيء من الأشياء سبباً وحياناً وكرهاً لكل الأشياء الأخرى . المثلثات والمجاوبات والرمزيات هي روعة السيد جيرودو . ولكن هذا كله مثل علوم السحر في العصور الوسطى لا يعود ان يكون تطبيقاً دقيقاً لمنطق التصورات .

هذا اذن عالم ثام وغير ثام بالمرة . انه عالم لينيه وليس عالم لامارك . هو عالم كوفييه وليس عالم جوفروا سانت هيلير . وللتتساءل ما هو المكان الذي يحتفظ به السيد جيرودو للانسان . ونقول تخميناً انه من نفس المقاس . وإذا تذكّرنا ان السحر لا يعود ان يكون مظراً وأنه يعزى فقط الى المنطقية المفرطة وجب أن نقرر اولاً ان هذا العالم في متناول العقل إلى أعمق أعمقه . وقد أجلى منه السيد جيرودو كل ما من شأنه المبالغة أو التقوية مثل التطور أو الصيرورة أو عدم النظام أو الحداثة . ولما كان الانسان حاططاً بأفكار جاهزة فليس لعقل الاشجار والحجارة وعقل القمر والماء من مشغولية سوى الترقيم

والتأمل . وقد لاحظت ان السيد جيرودو نفسه يحتفظ برقته الخلوة لموظفي التسجيلات : والكاتب كما يفهمه ليس سوى موظف لمسح الاراضي وتشميمها . غير ان عالماً عقلياً يمكن ان يتسبب في القلق مع ذلك : كأن نحتمل بالفضاءات الامتناهية لدى باسكال او بالطبيعة لدى فيني . هنا لا شيء من هذا : اذ يوجد توافق عاطفي بين الانسان والعالم . لنذكر مثلاً كلودي الشبيهة بالصحراء وبالغابة البكر . الا نرى ان القسوة والقوة وابدية الغابة وابدية الصحراء هي ايضاً ابدية في اللحظة وفي القوة الرقيقة وفي القسوة الضعيفة التي تمتاز بها فتاة صغيرة ؟ والانسان يجد في نفسه كل خاذج التصميم الخاصة بالطبيعة ويجد نفسه بالمثل في الطبيعة كلها . فهو عند ناصية كل المناطق مركز العالم ورمز العالم مثل كون مصغر للسحرة داخل الكون الكبير . ونلاحظ ان السيد جيرودو لم يخضع لهذا الانسان الذي ثبتت قدماه جيداً والذي يشعر بأنه في بيته في كل مكان .. في هوليوود مثل ادميه وفي جزيرة مهجورة مثل سوزان .. لم يخضعه لأي حزمية . وليست سجاياه نتيجة الملايين التي لا توزن من تاريخه ومن امراضه معدته . فسجاياه لا تتم بعد اخذ المقاسات . ولكن تاريخه هو و حتى مرضه معدته على العكس ها المزان ينبعجان عن سجاياه . وهذا هو ما يطلق عليه : حيازة الصير . خذ مثلاً عبارات ادميه التي قالتها وهي تود ان تخذر ابنتها من الحب : « اي طفلي جاك . الم تر نفسك ؟ انظر في المرأة : لست قبيحاً ولكنك ستجد فيها انك ضحية مولودة ومستعدة تماماً ... فلك رأس اعدت من اجل البكاء حيناً تتكفف على الخد واجهزة تنطبق على ايد مرتعدة من اليأس والجسم الكبير الذي ينتظر تحت المطر في ركن الطريق ... وعظمة واجهة الصدر المفاطحة ( القص ) التي يلكلها من ي يكون بلا دموع ... » ذلك ان سجاياه الانسان ليست حقيقة مختلفة عن ماهية الخيار : انه غوذج تصميمي ذلك الذي يتحقق خلال حياة الانسان عن طريق الافعال الانسانية والذي يرمز اليه جسم الانسان رمزية كاملة . وهكذا يتحقق بالرمز الاتحاد الاكثر كمالاً بين الجسم والعقل . وهكذا يفتح السبيل الى علوم الطبائع والفراسة . ولكن اذا

كنا بادلنا جزمية عالم النفس بضرورة منطق المهايا فيبدو اننا لم نجن كثيراً بالمبادلة . لم تعد هناك علوم نفس بالتأكيد اذا قصدنا بعلوم النفس مجموعة قوانين مقدرة تجريبياً تحكم في سريان امزجتنا . ولكننا لم نقم باختيار ما نحن عليه . اننا اساري صورة ولا نملك من امرها شيئاً . على أي حال الجزمية الكلية منوعة علينا في الوقت الحاضر : ولن نخاطر بأن نذوب في الكورن . فالانسان بوصفه حقيقة تامة ومحدة ليس اثراً من آثار العالم وليس رد فعل لسلسلة من العلل العمياء . انه « انسان » أو « زوج من رجال كليات الهندسة » أو « ولد يافع معد لعناء الحب » كما ان الدائرة دائرة . ولهذا السبب عينه يوجد في اصل البدايات الاولى فلا تبشق افعاله الا منه . أهذه هي الحرية ؟ هي على الأقل نوع معين من الحرية . ويبدو زيادة على ذلك ان السيد جيرودو قد أنعم على مخلوقاته بحرية اخرى : ان الانسان يتحقق ماهيته تلقائياً . ان طاعة المعادن والنباتات او توماتيكية . أما الانسان فيطابق نفسه بارادته مع ثوذج تصميمه . انه يختار نفسه دوماً على نحو ما هو عليه . وهي حرية في اتجاه واحد حقاً لأن الصورة اذا لم يتحققها هو تتحققت خالله وبدونه . واذا شئنا تقدير الفارق الطفيف الذي يفصل هذه الحرية عن الضرورة المطلقة فلنقم بالموازنة بين هاتين الفقرتين . ها هي الحرية والالهام : « اين يمكن أن نذهب يا كلوودي حيث لم نذهب قط ؟ - الى حديقة واشنطون . - لم تكن كلوودي تتردد أبداً . كانت لها اجابة معدة بالنسبة الى كل الاسئلة وأكثرها احراجاً ايضاً ... اي إهمام موقن في اختيارها المخصوص الى هنا في اللحظة التي تصبح الحدائق العامة فيها غير ذات فائدة بالنسبة للادميين » . لقد رأينا البداهة هنا والخلق الشاعري للاتفاق بين المرأةين وبين الاشياء . ولكن في هذه البداهة ذاتها لم تغلق كلوودي ان عن نفسها من تحقيق ماهيتها . انها تلك التي لا تتردد قط . وكان ضمن ماهيتها ان تكون لها تلك البداهة . وانظر الآن الى حالة يتبدى فيها تفاق غوذجنا التصميمي مع العالم من خلالنا دون ان يسألنا رأينا : « اندھشت ادميي من الكلمات التي وردت على شفتيه لأنها كانت تبعث على الدهشة . ولكنها

اندهشت ايضاً من ضرورة العبارة اكثراً مما اندهشت من جانبها الشرير ». ليس الاختلاف كبيراً : ففي حالة تتحقق الصورة خلال ارادتنا وفي الاخرى تتمد كالو كان من نفسها خلال جسمنا وهاك ما يفصل مع ذلك بين الانسان وبين الحيوان . ليست هذه الحرية اللينة المتقطعة غاية في ذاتها ولكنها وسيلة فقط وتكفي لكي تفرض علينا واجباً : توجد اخلاقية لدى السيد جيرودو . يجب ان يتحقق الانسان ماهيته التامة في حرية وبهذا نفسه يجب ان يوقن بين نفسه وبين بقية العالم بحرية . وكل انسان مسؤول عن الانسجام الكوني ويجب ان يخضع نفسه بملء رغبته لضرورة تنادج التصميم . وفي نفس اللحظة التي يظهر فيها هذا الانسجام وذلك التوازن بين ميلانا العميقة او بين الطبيعة والعقل ... في اللحظة التي يكون الانسان في مركز عالم منتظم ... او التي يكون الانسان فيها الاكثر وضوحاً في انسانيته حسب طاقته في مركز العالم الاكثر وضوحاً كعالم تتلقى خلوقه السيد جيرودو مكافأته : وهي السعادة . وهكذا نرى حقيقة هذه الانسانية المشهورة الخاصة بهذا المؤلف : واحدية احادية وثنية .

وهكذا يسلمنا البحث الساذج في كتاب « اختيار المتنبئين » الى فلسفة من فلسفات التصور والى مشاكل كتبية مدرسية ( هل الصورة ام الماده هي التي تبعث الفردية ؟ ) والى صيرووة مشينة محددة مثل العبور من القوة الى الفعل والى سحر ابيض هو مظهر مصطنع لمنطقية صارمة والى اخلاقية للتوازن والسعادة والوسط الذي لا جور فيه . هنا نحن بعيدون جداً عن الحالين عند صحوتهم . ولكن هذا يوقننا في مفاجأة اكثراً غرابة ايضاً : ذلك انه من المستحيل الا تعرف على فلسفة ارسطو من مجلة الملامح هذه . ألم يكن ارسطو منطقياً اولاً بل ألم يكن ارسطو صاحب منطق التصورات وساحراً منطقيه ؟ ألا يجد عنده هذا العالم الحالص التام التدرج العقلي الى اقصى حد . ألم يكن هو الذي اعتبر المعرفة تاماً وتصنيفاً واكثر من ذلك بالنسبة اليه وإلى السيد جيرودو تكمن حرية الانسان في احتفالية الصيروورة اكثراً مما تكمن في التتحقق الدقيق ل Maherite . فكلها يقول بال بدايات

الاولى وبالاماكن الطبيعية ويببدأ « الكل او لا شيء » والتقطيع . لقد كتب السيد جيرودو رواية التاريخ الطبيعي وجعل ارسطو منه فلسفته . غير ان فلسفة ارسطو كانت الوحيدة التي استطاعت تتوسيع علوم عصره : لقد شاء ان يدخل الترويات المتراءكة بالمشاهدة في نسق . فنحن نعرف ان المشاهدة بطبيعتها تكمل بالتصنيف ونعرف ان التصنيف بطبيعته ايضاً يدعى لنفسه الانتماء الى التصور . ولكن لكي نفهم السيد جيرودو تكبر حيرتنا : فمنذ اربعينات سنة جاهد الفلاسفة والعلماء من اجل تحطيم الاطر الصارمة للتصور ومن اجل ان ينحصروا الحكم الحر الخلاى بالتصدر في كافة المجالات ومن اجل أن يستبدلوا الصيروحة بالثبات في الانواع . وبينما تسيل الفلسفة اليوم على نحو عمودي يحاول العلم ان يستفيد من كل شيء ، وتفنن الاخلاق بمشاكل غير ذات أهمية . فالسعي حيثث في كل مكان من اجل تطوير مناهجنا وملكتة الحكم عندها الى أقصى درجة . وما عاد أحد يؤمن بأى اتفاق قبلي بين الانسان والاشياء . ولم يعد أحد يجرؤ على الرجاء في ان تصبح الطبيعة في متناول اليد من صيمها . اذن فهناك عالم روائي يظهر ويحاول اغراءنا بجاذبيته التي لا تقبل التعريف ويحول حداثته . وكمما اقتربنا منه اكتشفنا عالم ارسطو المدفون منذ اربعينات سنة .

من أين يأتي هذا الشبح ؟ كيف استطاع كاتب معاصر ان يختسar بكل بساطة ان يقوم بتصوير نظرات فيلسوف يوناني متوفي منذ ثلاثة قرون قبل الميلاد في اقصاص رواية ؟ اعترف بانني لا اعرف عن ذلك شيئاً . يمكن ان نلاحظ بلا شك اننا جميعاً ارسيطيون في وقتنا هذا . فنحن نتنزه في احدى الليالي خلال شوارع باريس وفجأة تدبر الاشياء نحونا وجوهاً ساكنة ظاهرة . هذه الليلة هي ليلة باريس من بين كل الليالي . ذلك الشارع الضيق هو شارع مونمارتر من بين كل الشوارع التي تصعد نحو كنيسة القلب الالقدس . وتوقف الزمن . فنحن نعيش لحظة سعادة أي أبدية سعادة . من منا لم يخطر على باله هذا الابحاء مرة واحدة على الاقل ؟ وأقول ايماء واعرف انني مخطيء . فهو على الأصح ايماء لا يعلم شيئاً . وما ادركه فوق الأرصفة وعلى أرضية الشارع وفوق

وأوجهات العمارات هو تصور الشارع وحده على نحو ما يدور بخaldi منذ وقت طويل سلماً . انه انطباع معرفة بغير معرفة وحدس بالضرورة بغير ضرورة . ويبهري هذا التصور الانساني في ان الشارع وفي ان الليلة تصدر انعكاسات كانعكاسات المرأة . ويعني من ان ارى معنى هذه المرأة وابتسامتها بالأشياء في تواضع وعناد . ولكن ماذا لهم ؟ الشارع موجود وهو يصعد في نقاء وعظمة كشارع . ونكتف فيما يتعلق به لانه لم يعد هناك ما يقال . وفي اكثر من تأمل حقيقي اقترب بهذه الحدوس غير المنتجة بما يسميه علماؤنا النفسيون وهم التعرف الكاذب . هل يجب ان نفسر بهذا حساسية السيد جيرودو ؟ وسيكون هذا اجتراء ولا أجزم بشيء . ويخيل الي ايضاً أن أحد الماركسيين سيسمى نظرات السيد جيرودو نوعاً من عقلانية الاخلاق . وسيشرح العقلانية بأنها الارقاء المتصر للرأسمالية في مطلع هذا القرن . وسيشرح الاخلاق كوضع خاص جداً للسيد جيرودو وسط البورجوازية الفرنسية : فجوده من الفلاحين وثقافته يوثانية ثم دبلوماسيته . ولا أدرى ولعل السيد جيرودو يدرى . فقد يحدّثنا هذا الكاتب الشكّوم الذي يمحى ازاء الاقاصيص يوماً عن نفسه .

مارس سنة ١٩٤٠

## الحرية الديكارتية

الحرية واحدة ولكنها تظهر على اخاء مختلفة وفقاً للظروف . ومن المسموح به أن نقلي سؤالاً سابقاً على كل الفلاسفة الذين دافعوا عنها . بشأن أي موقف يميز قتم بتجربتكم للحرية ؟ الواقع أن الاحساس بأننا أحرار على مستوى الفعل والمشروعات الاجتماعية أو السياسية والخلق في الفنون شيء . وشيء آخر أن نحس بذلك في عملية الفهم والاكتشاف . وأمثال ريشيليو وفنسان دي بول وكورني كان يكتنفهم أن يقولوا لنا شيئاً عن الحرية لو كانوا من المشغلين بالميتافيزيقاً أو ما وراء الطبيعة . لأنهم أمسكوا بطرف منها في الوقت الذي كانت تبدي هي فيه عن طريق الحديث المطلق وعن طريق ظهور المستحدثات في الشعر أو في الأنظمة في عالم لا يتقبلها ولا يرفضها . أما ديكارت فيأخذ الأشياء من الطرف الآخر بوصفه مشتغلًا بما وراء الطبيعة . وتجربته الأولى ليست تجربة الحرية الحالية من الأشياء . ولكنها أول تجربة الفكر الذاتي الذي يكتشف بواسطه قواه الخاصة علاقات ذهنية بين الماهيات الموجودة سلفاً . وهذا نحن الفرنسيين الذين نعيش منذ ثلاثة قرون على الحرية الديكارتية نعني بتجربة الاختيار ضمناً من ان الفكر المستقل أكثر مما يعني انتاج الفعل الخلاق . وفي النهاية يسوى فلاسفتنا بين الحرية و فعل الحكم مثل ألات .

ذلك أنه يدخل دائماً في نشوة الفهم ذلك الفرح باستشعار اتنا مسؤولون عن

الحقائق التي نكتشفها . وأيًّا يكن الاستاذ فهو يأتي لحظة وجود التلميذ بفرده أمام مسألة الرياضة . فإذا لم يحدد فكره لالتقاط العلاقات وإذا لم ينتفع من نفسه الظنون والرسوم التخطيطية التي تتطابق كشبكة على الشكل موضع الاعتبار والتي ستكشف عن البناءات الرئيسية وإذا لم تثر في النهاية استفادة حاسمة تظل الكلمات علامات ميتة وتحفظ كل شيء عن ظهر قلب . وهكذا يمكنني أن أحس إذا اختبرت نفسي بأن الذكاء الذهني ليس نتيجة آلية لعملية تربوية ولكن أصله هو ارادتي للالتفات وحدها وحصرى للفكر وحده ورفض للغفلان والتسرع وحده وفي النهاية عقلي كله مع استثناء كل الفاعلات الخارجية استثناءً جذرياً . وذلك فعلاً هو الحدس الديكارتي الأول : لقد فهم أفضل من أي شخص آخر ان اقل سير للتفكير يشغل الفكر كله .. ذلك الفكر الذاتي الذي يضع نفسه في كل أفعالنا باستقلاله المكتمل المطلق .

ولكن تجربة الاستقلال الذاتي هذه لا تتطابق مع تجربة الانتاجية كارأينا . ذلك أنه يجب أن يكون الفكر شيء يفهمه وعلاقاته موضوعية بين الماهيات وأن يكون ذا بناءات وذا تسلسل : وباختصار نظام سابق من العلاقات . وهكذا لا شيء أكثر صرامة من الطريق الواجب قطعه كوجه مقابل حرية الذكاء الذهني : « فحيث لا توجد سوى حقيقة لكل شيء فأيًّا يجدها يعرف عنها القدر الذي يستطيع أن يعرفه . ومثلاً طفل متعلم في فرع الحساب يستطيع بعد عمل عملية جمع وفقاً للالصول أن يتأكد من انه قد وجد كل ما يمكن العقل الانساني أن يجده فيما يتعلق بالبلوغ الذي كان يفχصه . لأن النهج الذي يعلم في النهاية اتباع النظام الحقيقى ويعلم عدد كل الظروف التي تبحث عنها تماماً يحتوى على كل ما يعطي الثقة بأصول الحساب » ( مقال على المنهج - ٢ ) .

كل شيء مثبت : موضوع الاكتشاف والمنهج . فالطفل الذي يطبق حرفيته لعمل عملية جمع وفقاً للالصول لا يشري العالم بحقيقة جديدة . انه يعيد عملية قام بعملها ألف آخرون قبله ولن يذهب بها الى ابعد مما ذهبوا . انها مفارقة مؤثرة ذُن بـعا فيه الكفاية كوضعية للمشتغل بالرياضيات . وعقله مشابه لعقل رجل

مشبوك في بمشي ضيق جداً حيث ستكون كل خطوة من خطواته ووضع جسمه نفسه مشروطاً بطبيعة الأرض وضرورات السير بصرامة . ومع ذلك سينفذ إليه الإيان الذي لا يائززع بأداء كل أفعاله في حرية . وبعبارة موجزة إذا سرنا ابتداء من الذكاء الذهني الرياضي فكيف تفوق ثبات وضوره الماهيات مع حرية الحكم ؟ المشكلة من الصعوبة بحيث يبدو نظام الحقائق الرياضية لدى كل العقول الحسنة في عصر ديكارت أثراً من آثار الارادة المقدسة . ولما كان من غير الممكن تجنب هذا النظام سيفضل فيلسوف مثل اسبيينوزا أن يضعي بالذاتية الإنسانية من أجله . وسيظهر الحق وهو ينمو ويتاكد عن طريق قدرته الخاصة خلال هذه الفردية غير الكاملة التي تسمى الأحوال التامة . ولا تستطيع الذاتية أمام نظام الماهيات في الواقع إلا أن تكون حرية الاتحاح البسيطة بالحق . وهذا بالمعنى الذي يستخدمه أخلاقيون معينون من أنه ليس لنا حق آخر سوى أداء الواجب . أو الذاتية أذن ليست سوى فكرة مهوشة أو حقيقة مبتورة يدفع نحوها واياضها إلى اختفاء الطابع الذاتي . وفي الحالة الثانية يختفي الإنسان ولا يبقى أي اختلاف بين الفكر والحقيقة : الحق هو بمجموع نسق الأفكار . وإذا شئنا انقاد الإنسان فلا ينقص إلا تزويده بقوة سلبية بسيطة مادام لا يستطيع أن ينتج أية فكرة وإنما يتأملها فقط . وهذه القوة السلبية البسيطة هي إن يقول : لا ، أمام كل ما ليس صحيحاً . وتجدد كذلك لدى ديكارت نظريتين مختلفتين عن الحرية على صورة مذهب واحد . وحسب هاتين النظريتين ينظر ديكارت بعين الاعتبار إلى قوة الفهم والحكم تلك التي يملكتها أو التي يريد ببساطة انقاد ذاتية الإنسان ازاء مذهب الأفكار الصارم وفقاً لها .

ورد فعله التلقائي هو أن يؤكّد مسؤولية الرجل ازاء الحق . فالحق شيء إنساني طالما وجب أن أؤكده كي يوجد . ولا يوجد سوى أفكار محسوبة وطافية لا هي صحيحة ولا هي كاذبة قبل الحكم الذي أصدره والذي يمثل التحام ارادتي بالالتزام الحر لوجودي . وهكذا يصبح الإنسان وجوداً تظاهر

بواسطته الحقيقة في العالم . و مهمته هي أن يلتزم التزاماً شاملًا حتى يصير نظام الموجودات الطبيعي نظاماً للحقائق . يجب عليه أن يفكر العالم وأن يريد فكره وأن يحيل نسق الوجود إلى نسق من الأفكار . وبهذا يظهر ذلك الإنسان منذ ظهور التأملات الديكارتية ككائن وجودي عالم الوجود الذي سوف يتحدث عنه بعد ذلك هيدجر . وهكذا يزودنا ديكارت أولاً بمسؤولية ذهنية كاملة . فهو يختبر في كل لحظة حرية فكره في مواجهة تسلسل الماهيات . ويخبر عزلته أيضاً . وقد قال هيدجر : ما من شخص يمكنه أن يموت من أجلي . وقال ديكارت قبله : ما من شخص يمكنه أن يفهم من أجلي . وفي النهاية ينبغي قوله نعم أو لا وينبغي الفصل على انفراد بشأن الحقيقة من أجل العالم بأكمله . بيد أن هذا الالتحام هو فعل ميتافيزيقي مطلق . والالتزام ليس نسبياً أذ ليس الامر أمر تقرير يمكن أن يعاد بحثه . و يتصرف الرجل الأخلاقي في فلسفة كانت كمشروع في مدينة ترفض العمل القضائي . وكذلك يتصرف ديكارت عندما يقرر كعالماً قوانين العالم . لأن قوله «نعم» التي يجب النطق بها في النهاية كيما تتحقق مملكة الحق وكيما تقتضي التزام قوة لا نهاية معطاة كلها مرة واحدة : من غير الممكن أن يقال نعم «بعض الشيء» أو لا «بعض الشيء» . و قوله الإنسان «نعم» لا يختلف عن قوله الله «نعم» . ليس يوجد سوى الارادة وحدها التي أقوم في تقسيي بتجربتها وجوداً مائلاً حتى لا أكاد أدرك فكرة شيء آخر أكثر رحابة وامتداداً . بحيث أنها هي على وجه التخصيص التي يجعلني أعرف أنني أحمل شبه الله وصورته . لأنه حتى ولو أنها أكبر عند الله بشكّل لا يقارن ما هي عندي بسبب المعرفة والقدرة اللتين ترتبطان بها و يجعلانها أكثر ثباتاً وفاعليّة أو بسبب الموضوع ... إلا أنها لا تبدو لي أكثر كبراً إذا ما اعتبرتها بشكّل صوري محدد في ذاتها » ( التأملة الرابعة ) .

ولما كانت هذه الحرية الكاملة لا تقبل درجات على وجده التحديد فمن المشاهد أيضاً أنها في حيازة كل انسان . او على الاصح بما ان الحرية ليست صفة

بين صفات أخرى فمن المشاهد ان كل انسان حرية . ولا يعني التأكيد بأن العقل هو الشيء الاعدل توزعًا في العالم ان كل انسان يملك في روحه نفس البذور ونفس الافكار الفطرية فقط « وإنما يشهد ايضاً بأن القدرة على الحكم الطيب وتميز الصواب من الخطأ متساوية لدى كل الناس » .

فلا يستطيع أحد الناس أن يكون انساناً أكثر من الآخرين لأن الحرية لامتناهية لدى كل منهم على نحو واحد . وبهذا المعنى لم يستطع أحد أن يبين بطريقه افضل من ديكارت تلك الرابطة بين روح العلم وروح الديمقراطي لأننا لن نعرف كيف نقيم تصويناً عاماً بالقبول على شيء آخر غير هذه الملة المنشورة انتشاراً كلياً في قوله لا أو قوله نعم . ولا شك اتنا قادرون على تقرير كثير من الاختلاف بين الناس : فأحدهم قد يملك ذاكرة أكثر نشاطاً وآخر خيالاً أكثر امتداداً ويستطيع الأول أن يضع سرعة أكبر في الفهم بينما يحتضن الثاني مجالاً أكبر للحقيقة . غير أن هذه الصفات ليست داخلة في جوهر فكره الانسان . لا بد أن تكون اعراضاً جسمانية . واستعمال هذه الهبات استعمالاً حرآ هو وحده الذي يعين وصفنا كمخلوق بشري . فليس ما يهم في الواقع هو ان تكون قد فهمنا على نحو أسرع أو على نحو أبطأ ما دام من الواجب أن يكون الفهم في اي صورة يأتي إليها عمومياً لدى الجميع أو لا يكون بالمرة . فإذا فهم كل من ألقى ياده حقيقة يعنيها فهما متشابهان كلياً في أنها فهمها . وعلى هذا النحو لا يمكن أن يزيد موقف الانسان وقدراته او ان يحد من حريته . وقد اقام ديكارت هنا بعد الرواية فاصلأ رئيسياً بين الحرية والقدرة . وأن تكون حرآ ليس معناه اطلاقاً القدرة على فعل ما تحب وإنما ان ت يريد ما يستطيع : « لا يوجد شيء في قدرتنا عاماً سوى أفكارنا . على الأقل اذا اخذنا كلمة فكر على نحو ما أفعل للدلالة على كل عمليات الروح بحيث لا تقتصر فقط على التأملات والارادات بل تشمل أيضاً وظائف الابصار والسمع والتحدد وفقاً لحركة دون أخرى الخ ... وطالما انها تعتمد على الفكر فهي أفكار ... ولم أشاً ان اقول لهذا ان الاشياء الخارجية لم تكن قط من قدرتنا بل انها ليست هنالك فقط إلا

من حيث استطاعتها متابعة أفكارنا وليس ذلك على الأطلاق أو كليّة لأنّه توجد قوى أخرى خارجنا تستطيع أن تحول دون تحقق أغراضنا » (مارس ١٦٣٨ من خطاب إلى ميرسين) .

وهكذا تهياً للانسان حرية شاملة بقدرة منوعة ومحضة.وها هنا نستشف الجانب السلبي للحرية . لأنني اذا لم اكن اقوى على اقام هذا الفعل او ذاك فلا بد من ان امتنع عن الرغبة في عمله : « احاول دائمًا ان اهزم نفسي لا صروف الدهر وان اغير رغباتي لانظام العالم . » أو باختصار احاول مباشرة الفعالية في مجال الاخلاق . ولكن لا يقل عن ذلك ان الحرية تملّك في هذا المفهوم الأول بعض الفاعالية . فهي حرية وضعيّة وبنائيّة . لا شك انها تستطيع ان تغير كيفية الحركة داخل العالم ، ولكنها تستطيع أن تعدل اتجاه هذه الحركة .

«لروح مركزها الرئيسي في الغدة الصغيرة التي تتوسط المخ حيث تشع في بقية الجسد عن طريق المداخلة بين الأرواح (الكائنات الحيوانية) والأعصاب والدم أيضًا . . . ويتكون فعل الروح كله من أنها ب مجرد رغبتها في شيء ما تجعل الغدة الصغيرة التي ارتبطت بها ارتباطاً وثيقاً تتحرك بالطريقة المطلوبة لاتخاذ الأثر المتعلق بهذه الإرادة » (بحث في الانفعالات . مادة ٤٣ و ٤٤) . ان هذه الفاعلية وهذه البنائية الخاصة بالحرية الانسانية هما اللتان نجدهما في اصل المقال في النهج . لأن المقال في النهج مختلف : « ان بعض الطرق المعنية قد هدتي ، كما يقول ديكارت ، إلى اعتبارات وحكم كونت منها المقال في النهج » (الجزء الأول من المقال في النهج) . لذلك نقول إن كل قاعدة من النهج (فيما عدا الأولى) هي حكمة عمل أو هي اختراع . ألا يعلن التحليل الذي تنص عليه القاعدة الثانية حكماً حراً وخلافاً منتجًا للرسوم التخطيطية وحاملاً للانقسامات الافتراضية التي سيتحقق منها بعد قليل ؟ أولاً ينبغي ان نحضر النظام الذي تتدحره القاعدة الثالثة وان نتصوره مقدماً وسط عدم النظام قبل أن تخضع أنفسنا له ؟ والدليل هو أننا سنخترعه إذا لم يكن موجوداً في الواقع : « مفترضين النظام بين الأشياء التي لا يتقدم بعضها البعض الآخر على نحو طبيعي » . أولاً تفترض احصاءات القاعدة الرابعة قوة تعميم

وتصنيف خاصة بالعقل البشري؟ وفي عبارة موجزة تقف قواعد المنهج في مستوى الرسوم التخطيطية الكاتانية وتمثل في مجلها تعليمات عامة جداً للحكم الحر للخلق . وعلاوة على ذلك ألم يكن ديكارت الأول في اعلان ان رجل الطبيعة يضع الفروض قبل التجربة وقتاً كان بيكون يعلم الانجليز اتباع التجربة؟ وهكذا نكتشف أولاً في مؤلفاته تأكيداً انسانياً عظيماً للحرية الخلاقية . فهي تبني الحق قطعة قطعة وتضفت وتصور سلفاً في كل لحظة العلاقات الحقيقية بين الماهيات بانتاج فروض ورسوم تخطيطية متعادلة لدى الله ولدى الانسات ولدى كل الناس . وهي فروض ورسوم تخطيطية مطلقة ولا متناهية تفرض علينا حل أعباء تلك المهمة الرهيبة ، مهمتنا عن جدارة . وهي السعي لايجاد حقيقة في العالم والسعى الى جعل العالم حقيقياً . وتحرضنا هذه المهمة على العيش في ارثية أي في « ذلك الاحساس الذي يحمله كل عن حرية اختياره مقترباً بالتصميم على ألا ينقصه أبداً » .

ولكن يتدخل في الحال النظام المقام سلفاً. عند كانت تنشأ الروح الانسانية الحقيقية. أما عند ديكارت فليس للروح الانساني إلا أن يكتشف الحقيقة طالما أن الله قد ثبت العلاقات التي تساندها الماهيات فيما بين بعضها البعض مرة واحدة وإلى الأبد. وعلاوة على ذلك فما ي يكن الطريق الذي يكون عالم الرياضيات قد اختاره كيما يصل إلى نهاية مسالته فهو لا يستطيع الشك في النتيجة إذا حصل عليها. ويستطيع الرجل العملي الذي يتأمل مشروعه أن يقول : هذا ملكي . ولكن ليس ذلك في مقدور رجل العلوم . فبمجرد اكتشاف الحقيقة تصبح غريبة بالنسبة اليه : أنها تصبح ملك الجميع ولا تخص أحداً . ولا يستطيع إلا أن يقر بها وإذا رأى بوضوح العلاقات التي تدخل في تكوينها فلن تبقى له وسيلة للشك فيها : وهو اذ تتفذ فيه اثارة داخلية تبعث الحياة فيه بأكمله لا يملك إلا تأييد النظرية المكتشفة وبالتالي تأييد نظام العالم . والأحكام «  $2 + 2 = 4$  » أو « أنا أفكرا أنا أذن موجود » لا قيمة لها إلا طالما كنت أثبتها . ومع ذلك فلا أستطيع منع تفسي من اثباتها . اذا قلت ابني لا أوجد فاني لا أصوغ قصة . بل ابني أجمع

كلمات تحطم دلالتها تماماً كما لو كنت أتحدث عن دوائر مربعة أو أنابيب ذات ثلاثة سطوح . وها هي ذي الارادة الديكارتية مضطرة الى الإثبات . « فمثلاً إذا اختبرت هذه الأيام الماضية لأرى ما إذا كان ثمة شيء موجود حقاً في العالم وإذا عرفت انتي بهذا وحده أختبر المسألة ستبיע ذلك بوضوح انتي كنت موجوداً أنا نفسى . ولن أملك منع نفسى من الحكم بأن شيئاً أدركته بوضوح كان حقيقياً . لأنكى وجدت نفسى مجبأً على ذلك بواسطة أي سبب خارجي ولكن فقط لأن الوضوح الكبير الذى سرى في فهمي قد اتبع ميلاً كبيراً في ارادتي » ( التأملة الرابعة ) .

ولاشك ان ديكارت يداوم وصف هذا الانضمام الذى لا يقاوم إلى الوضوح بأنه حر . غير انه يعطي هنا معنى مختلفاً جداً لكلمة الحرية . والتأيد أو الانضمام حر لأنه لا يتم تحت أي نوع من أنواع القهر أو القسر الخارجى . أي انه لا تستثيره حركة جسم أو جذب نفسى . فلنسا في ميدان اتفعات الروح . أما إذا بقيت الروح مستقلة عن الجسد في عملية الوضوح وإذا استطعنا وفقاً لحدود التعريفات الواردة في « بحث في الاتفعات » أن نسمى اثبات العلاقات المدركة بوضوح وتعزى فعل الجواهر المفكـر مـاخـوذـاً في شـمـولـهـ فإنـ هـذـهـ المـدـودـ والـتـعـيـرـاتـ لاـ تـحـفـظـ بـأـيـ مـعـنـىـ عـلـىـ ضـوـءـ الـعـلـاقـةـ بـيـنـ الـاـرـادـةـ وـالـفـهـمـ . ذلك اننا كنا نسمى منذ لحظة امكانية أن تحدد الارادة نفسها بنفسها في قوله نسم أو لا أمام الأفكار التي يدركها الفهم حرية . وكان معنى ذلك بعبارات أخرى أن اللعب لم تم قط وان المستقبل لا يرى سلفاً قط . وبيدلاً من ذلك في الحاضر تدرك العلاقة بين الفهم والارادة فيما يتعلق بالوضوح على صورة قانون صارم يلعب فيه وضوح الفكر وتعزىها دور العامل الأساسي بالنسبة إلى الإثبات . وباختصار يقترب ديكارت كثيراً جداً هنا من اسپينوزا ولينتس اللذين يعرفان حرية الكائن بنمو ماهيته بعيداً عن كل فعل خارجي على الرغم من أن لحظات هذا النمو تتسلسل بعضها وراء البعض في ضرورة صارمة . ويصل به الأمر إلى حد انكار حرية عدم المبالغة أو على الأصح إلى حد أن يجعل منها أسل

درجات الحرية : « كيما أكون حرًا ليس من الضروري أن أكون غير مبال بالاختيار هذا الجانب أو ذاك من جانبيين متضادين . أو على الأصح كيما كنت ميالاً نحو أحدهما سواء لأنني أعرف بكل وضوح وجلاء أن الخير والحق يلتقيان فيه أو لأن الله هيأ داخلية فكري على هذا النحو كيما قمت بال اختياره في حرية واحتضنته . ( التأملة الرابعة ) . والنصف الثاني من البديل لأن الله هيأ داخلية فكري على هذا النحو » يس الإيمان على أكمل وجه . وفي هذا الميدان بما ان الفهم لا يستطيع ان يكون علة كافية لفعل الإيمان فإن الإرادة تتلک امتلاكاً كاملاً وتتار بواسطة نور داخلي وفوق طبيعي يطلق عليه اسم الاطف . ولعلنا نشعر بالتجول من أن نرى هذه الحرية المستقلة واللانهائية يمسها فجأة اللطف الإلهي وتتصبح مستعدة لاثبات ما لا تراه يجلاء . ولكن هل يوجد في الواقع اختلاف كبير بين النور الطبيعي وذلك النور فوق الطبيعي أي اللطف ؟ من المؤكد في الحالة الثانية ان الله هو الذي يثبت بداخلة ارادتنا . ولكن أليس الامر كذلك في الحالة الاولى ؟ إذا كان للافكار وجود في الواقع فذلك يقدر ما تأتي من الله . والوضوح والتميز ليسا سوى علامتي الالتحام الداخلي والكثافة المطلقة لوجود الفكرة . وإذا كنت ميالاً على نحو لا يقاوم إلى إثبات الفكرة فذلك يقدر ما تشقق فوق بكل وجودها وبكل وضعيتها المطلقة . وذلك الوجود الخالص الكثيف بلا شقوق وبلا فراغ هو الذي يثبت نفسه في أنا بثقله الخاص . ولما كان الله منيناً لكل وجود وكل وضعية فإن هذه الوضعية أو ذاك الملاء الوجودي المتمثل في حكم صادق لن يملأ منبعه في أنا كعدم بل فيه هو . وليس حسبنا أن نرى في هذه النظرية بجهوداً للتوافق بين الفلسفة العقلانية والدين المسيحي : إنها تترجم في لغة العصر شعور العالم بأنه عدم خالص وبأنه مجرد نظرة أمام جمود مصدوم أبيدي وأمام تقل الحقيقة اللانهائي الذي يتامله . لا شك ان ديكارت عاد بعد ثلاث سنوات أي في سنة ١٦٤٤ يسلم لنا بجريدة اللامبالاة : « انتا واثقون -- هكذا يقول -- من الحرية ومن اللامبالاة التي فينا إلى حد أنتا لم نعد نعرف شيئاً بوضوح أكثر . والله قادر على كل شيء لا ينبغي أن ينبعنا من اعتقاد ذلك » ( المبادئ ٤١ ) . ولكن هذا مجرد احتراز فالنجاح الرهيب الذي لقيه المؤلف

الديني او جستينوس سنة ١٦٤٠ أفلقه ولم يشأ ان يجازف بالحكم عليه داخل السوربون. ولا بد ان نلاحظ ان هذا المفهوم الجديد للحرية بدون حرية اختيار قد امتد في الوقت الحاضر حتى شمل كل المجالات التي يمكن ان يحمل فكره اليها . ألم يقل في الواقع إلى ميرسين ( ١٥٨٨ - ١٦٤٨ ) : « انك ترفض ما قلته من انه يكفي ان نحكم حكماً طيباً لتفعل فعلاً حسناً . إلا انه يبدو لي ان المذهب العادي للمدرسين يؤدي إلى القول بأن كل الخطايا هي الجهل . بحيث انه اذا لم يمثل الفهم شيئاً لدى الارادة بوصفها خيراً لن يمكنها التخلص من اختياره » و تعد الدعوة كاملة الان . فالرؤى الواضحة للخير تؤدي إلى الفعل كما تؤدي رؤية الحق المتميزة إلى القبول . لأن الخير والحق ليسا سوى شيء واحد وهو الوجود . ولذا كان ديكارت يستطيع ان يقول اتنا لا نكون أحراراً ابداً مثلاً نكون عند فعل الخير . وهو يستبدل هنا تعريف الحرية عن طريق قيمة الفعل ( بحيث ان الفعل الأكثر حرية هو الأفضل والأكثر مطابقة للنظام الكوني ) بالتعريف عن طريق الاستقلال الذاتي . وهذا متفق مع منطق المذهب : إذا لم نخترع خيراًنا وإذا كان للخير وجود قبلي مستقل فكيف يمكننا أن نراه دون ان نفعله ؟

ومع ذلك نجد مرة أخرى في البحث عن الحق مثلاً نجد في متابعة الخير استقلالاً ذاتياً حقيقياً للانسان . ولكن هذا بوصفه عدماً فقط . وذلك عن طريق عدمه ، وباعتبار ماله من مسؤولية بالعدم والشر والخطيئة يفلت الإنسان من الله . لأن الله بوصفه ملائكة لا نهائياً للوجود لن يحيي العدم أو ينظمده . ولذلك وضع في أنا الجانب الایجابي أو الوضعي . فهو المسؤول عن كل ما هو موجود في أنا . وبمحدود يأتي ونهائيتي وبوجهي الظليل التحول عنه . وإذا احتفظت بحورية الالاالية فذلك فيما يتعلق بما لا أعرفه أو بما أعرفه معرفة سيئة أو بالافكار المحتزة المبتورة المضطربة . وبما انتي عدم فيمكنني ان اقول لكل هذه الاعدام لا . يمكنني ألا اصم على العمل والاثبات . وبما ان نظام الحقائق موجود خارجي انا بما سيؤدي الى تعريفني باستقلال ذاتي فليس ذلك هو الاختراع

الخلق وإنما هو الرفض . وبالرفض حتى لا نعود قادرين على الرفض نكون أحراراً . ولذلك يصبح الشك المنهجي النموذج نفسه للفعل الحر .

ويمكن التعرف في القدرة على الأفلات وعلى التخلص وعلى النكوص إلى الخلف على ما يعد تصوراً قبلياً سلبياً هيجل . ويبلغ الشك كل القضايا التي تثبت شيئاً خارج فكرنا ، اي اني أستطيع ان أضع كل الموجودين بين قوسين فأكون مباشراً لحريتي مباشرة كاملة حينما أعدم كل ما يوجد بوصفني أنا نفسي فراغاً وعدماً . والشك قطع للاتصال بالوجود . وبواسطة الشك يجد الإنسان امكانية دائمة للانفصال عن العالم الموجود ولتأمله فجأة من علٰكتوالٰ خالصٰ من خيالات الظل . وبهذا المعنى يكون أعظم اثبات لملائكة الإنسان : ويدل افتراض الشيطان الخبيث بوضوح في الواقع على ان الإنسان يمكن ان يفلت من كل أنواع الخداع ومن كل المصائد . وهناك نظام للحق لأن الإنسان حر . وحتى إذا لم يوجد ذلك النظام يكفي ان الإنسان كان حرأ حتى تدول دولة الخطأ تماماً . ذلك ان الإنسان يستطيع بوصفه ذلك السلب الحض وذلك الایقاف الحالص للحكم أن ينسحب في كل لحظة من الطبيعة الكاذبة الخداعية على شرط أن يبقى ساكتاً كمن يسترد أنفاسه . بل يستطيع ان ينسحب من كل طبيعة فيه : من ذاكرته ومن خياله ومن جسمه . يمكنه أن ينسحب من الزمن نفسه وان يختفي في أبدية اللحظة : ولا شيء يدل أفضل من ذلك على ان الإنسان ليس كائناً من « طبيعة » . ولكن في اللحظة التي يدرك فيها ذلك الاستقلال الذي لا تتمكن مساواته أمام جبروت الشيطان الخبيث وأمام الله نفسه يفاجئ الإنسان نفسه كعدم الحالص . وأمام الكائن الذي وضع كله بين قوسين لا يبقى غير لا بسيطة بغير جسد وبغير ذكريات وبغير معرفة وبلا أحد . وهذا الرفض الشفاف من كل شيء هو ما يبلغ ذاته بذاته في أنا أفكر او الكوجيتو كما تشهد بذلك عبارة : « أنا أشك فأنا اذن موجود » وانا أفكر فأنا اذن موجود » ( بحث عن الحقيقة ) . وعلى الرغم من ان هذا المذهب يستوحى الفاعلية الرواقية ، فيما من شخص قبل ديكارت استطاع ان يؤكّد علاقة حرية الاختيار بالسلبية . لم يبين احد ان الحرية لا تنتج من

الانسان كموجود اي ملء من الوجود بين ملاءات اخرى في عالم بلا فجوة واما من الانسان كغير موجود اي على العكس من حيث هو نهائى محدد . غير أن هذه الحرية لا ينبغي لها بحال ان تكون خلقة طالما انها لا شيء . انها لا تملك القدرة على انتاج فكررة . لأن الفكرة حقيقة اي ذلك وجود أمعيناً لا تستطيع ان أهبها اياه . وعلى كل حال ميذهب ديكارت نفسه الى التحديد من طاقتها طالما ان الامر عنده يتلخص في انه اذا ظهر الكائن - الكائن المطلق الكامل اللانهائي اللانهائي - فاننا لا نستطيع أن نخرمه من انضمامنا اليه . ونحن نلاحظ اذن انه لم يدفع بمنظرته عن السلبية الى نهايتها : « طالما ان الحقيقة تتألف من الوجود وان الخطأ يتتألف من اللاوجود وحسب » ( ٢٢ ابريل سنة ١٦٤٩ من خطاب الى كليرزيلان ) . وقوه الرفض في الانسان تتألف فقط من رفض الخطأ وباختصار من قوله لا الى اللاوجود . واما استطعنا الاحتفاظ بواقتنا على اعمال الشيطان الخبيث فليس ذلك من حيث هي غير موجودة اي من حيث امتلاكها لمستوى أدنى للوجود على الاقل بوصفها امتنالاتنا صحيحة كانت او غير صحيحة . بل يكون ذلك من حيث هي غير موجودة اي من تسدد البصر كذباً نحو أشياء لا وجود لها . واما استطعنا ان نسحب اقتتنا من العالم فليس ذلك لوجود ذلك العالم في جلالته الملائكة الرفيعة كإثبات مطلق ولكن من حيث يبدو لنا العالم في غير نظام بداخلة الحواس ومن حيث تفكير فيه بدون تام عن طريق بعض الافكار التي تحمل اسماها . وهكذا يتأرجح ديكارت دواماً بين هوية ( اي ان يكون الشيء هو هو ) الحرية مع السلب او سلب الوجود ( وهذا سيكون حرية اللامبالاة ) وبين مفهوم حرية الاختيار مثل سلب بسيط للسلب . وباختصار فات ديكارت ان يدرك السلبية المنتجة . حرية غريبة . وهي تتكون على درجتين : في الدرجة الاولى تكون سلبية وهذا هو استقلالها الذاتي . ولكنها تتفص الى ان تصبح رفضاً لقبولنا الخطأ او للأفكار المنشورة . وفي الدرجة الثانية تغير من دلالتها وتصير انضاماً ايجابياً . غير ان الارادة تفقد استقلالها الذاتي وينفذ الوضوح الكبير الموجود في الفهم

ويعمل على تحديد الارادة . أهذا هو ما قصد اليه ديكارت وهل تجاوب النظرية التي أقامها حقاً مع العاطفة الاولى التي نشأت لدى ذلك الرجل المستقل المفروض عن حرية اختياره ؟ لا يبدو الامر كذلك . أولاًً هذا الرجل الفردي الذي يلعب شخصه نفسه مثل هذا الدور في فلسفته سواء في تتبع تاريخه أو كاره في مقاله على المنهج سواء في مقابلته لنفسه كما لو كان حدثاً لا يتزعزع في طريق شكه استطاع أن يدرك حرية غير تجسيدية وغير فردية . وذلك لأن الذات المفكرة اذا كان علينا أن نصدقه فيما قاله عنها ليست سوى سلبية بحثة . هي ذلك العدم أو تلك الرجفة الهوائية الخفية التي لا تخضع وحدها لأي مشروع في الشك والتي ليست شيئاً آخر سوى الشك نفسه . وعندما تخرج الذات المفكرة من هذا اللاشيء فذلك يكي تصور مراجعاً خالصاً للوجود . وبين العالم الديكارتي الذي لا يزيد في حقيقته على الرؤية البسيطة للحقائق الأبدية وبين الفيلسوف الافلاطوني الذي مات جسماً ومات حياة ولم يعد سوى تأمل للصور والذي يشتبه بالعلم نفسه لا يوجد فارق كبير . ولكن الانسان في داخل ديكارت كان يطمح الى مسائل أخرى . كان ينظر الى حياته مثل مشروع . وكان يريد ان يكون العلم تاماً وأن يتم على يديه . بيد أن حريته لم تكن تسمح له باتمامه . وكان يأمل أن تتحقق الانفعالات في ذاتها على شريطة استخدامها استخداماً طيباً . وكان يستشف على نحو ما تلك الحقيقة المتناقضة في وجود انفعالات حرة . وكان يقيم أيضاً من على الكرم الحقيقي الذي عرفه في هذه الكلمات : « أعتقد أن الكرم الحقيقي الذي يجعل الانسان يقدر الانسان يقدر نفسه الى أعلى درجة يمكنه ان يقدر نفسه فيها بالطريق المنشروع هو الذي يتالف من جزءين فقط : الجزء الأول ما يعرف انه لا يوجد شيء ينتمي اليه حقاً سوى هذا التنظيم الحر للارادات وانه لا يوجد سبب لمدحه أو ذمته إلا استعماله الحسن أو السيء لهاتيك الارادات . والجزء الثاني ما يحسه في نفسه من القرار الثابت الدائم في استخدامها استخداماً حسناً أو في عدم افتقاد الارادة ابداً لاعداد وتنفيذ كل الاشياء التي سيحكم عليها بالأفضلية : وهو اتباع الفضيلة

تماماً ( بحث في الانفعالات مادة رقم ١٥٣ ) .

بيد ان هذه الحرية التي اخترعها والتي يمكنها فقط ان تضبط الرغبات حتى تحدد النظرة الواضحة للخير قرارات الارادة لن تملك تبرير هذا الاحساس المغرور في ان يكون المرء المؤلف الحقيقي لأفعاله والخالق الدائم لشروطه الحرة كا انها لن تعطيه الوسائل لاختراع رسوم تخطيطية فعالة وفقاً لقواعد النهج العامة . ذلك ان ديكارت بوصفه عالماً دوجماطيقاً ومسيناً محافظاً يترك نفسه فريسة النظام المقرر سلفاً للحقائق الابدية والنسق الابدي للقيم التي خلقها الله . وإذا لم يخترع الانسان الخير كا براه وإذا لم ينشيء العلم فحريته اسمية فقط . وتتحقق الحرية الديكارتية هنا بالحرية المسيحية التي لا تعدو ان تكون حرية مزيفة : فالانسان الديكارتي والانسان المسيحي كلاماً حر من الشر لا في الخير وفي الخطأ لا في الصواب . ويقودها الله بيده بوازرة الأنوار الطبيعية وفوق الطبيعية التي وزعها عليها نحو المعرفة والفضيلة التي اختارها لها . وليس أمامهما سوى ان يستسلموا . وكل فضل ينتج عن هذا الارقاء يرجع إلى الله . ولكنها يخرجان عن حدود سلطانه من حيث كونهما عدماً . فهم احرار في ان يتركا بيده في منتصف الطريق وأن يقفزا الى عالم الخطيئة واللاوجود . وعند تقييد المساب يمكنهما دائماً طبعاً أن يحفظوا أنفسهما من الشر الذهني والأخلاقي : حفظ النفس وضمان النفس وايقاف الحكم وتعطيل الرغبات وقطع الأفعال في وقتها . وكل ما يطلب اليهما عامة هو عدم عرقلة مشيئات الله . غير أن الخطأ والشر في النهاية هما لا وجودات . وليس للانسان حتى حرية انتاج شيء ما في هذا المجال . وإذا عاند نفسه في خطئته وفي أحکامه السابقة فسيكون ما يخلقه عدماً . ولن يضطرب النظام الكوني في شيء بسبب عنادهما . ويقول كلوديل « بل الأسوأ ليس دائماً مضموناً » . و المجال المبادرة الانسانية الوحيدة في المذهب الذي يخلط الوجود والأدراك هو تلك الأرض غير الشرعية التي يتحدث عنها افلاطون والتي لا نلحظها ابداً إلا في الأحلام كخط فاصل بين الوجود واللاوجود .

ولكن ما دام ديكارت ينذرنا بأن حرية الله ليست أكثر تكاملاً من حرية الإنسان وان أحدهما صورة للآخر فنحن نملك وسيلة بحث جديدة للقيام بالتحديد الدقيق للمقتضيات التي كان يجعلها في شخصه والتي لم تتوفر له فرصة ارضائهما المصادرات الفلسفية . وإذا كان قد فهم الحرية المقدسة كمشابهة تماماً لحريته الخاصة فإنه يتحدث أذن عن حريته الخاصة كما كان يمكنه أن يتصورها بغير عقبات الكاثوليكية والدوجاطيقية عندما يقوم بوصف حرية الله . هنا توجد ظاهرة واضحة للاعلاء والتبدل . وإله ديكارت هو أكثر الآلهة التي صاغها الفكر البشري حرية . انه الإله الخالق الوحيد . وهو لا يخضع في الواقع لأي مبادئ حتى لمبدأ الهوية ولا لأي خير سلطاني يقوم فقط بتنفيذ ما عليه . وهو لم يخلق الموجودين فقط وفقاً لقواعد قرست على ارادته فرضاً ولكنك خلق دفعة واحدة الكائنات ومهماها والعالم وقوائمه والأفراد والمبادئ الأولى :

« لقد أنشأ الله الحقائق الرياضية التي تسمونها أبدية وهي تستمد وجودها منه كلياً على نحو ما تفعل كل الخلوقات الباقية . وكلامنا عن الله يشبه في الواقع كلامنا عن جوبير أو ساتون ويجعله خاصاً لنهر الجم استيكس الذي كانت الآلهة تقسم به وكذلك للصائر إذا قلنا خلال هذا الكلام ان الحقائق مستقلة عنه . ان الله هو الذي أنشأ هذه القوانين في الطبيعة كما ينشيء ملك قوانين مملكته » ( خطاب إلى ميرسين في ١٥ ابريل سنة ١٦٣٠ ) . وأقول مرة ثانية ان الحقائق الابدية حقيقة أو مكنته لسبب واحد فقط وهو ان الله يعرفها حقيقة او مكنته وانها على العكس ليست معروفة لدى الله بوصفها حقيقة كما لو كانت حقيقة وهي مستفينة عنه . وإذا فهم الناس معنى كلامهم جيداً فإنهم لا يستطيعون دون تجديف أن يقولوا اطلاقاً ان الحقيقة الخاصة بأي شيء تسبق معرفة الله بهذا الشيء لأن الارادة والمرفة ليسا سوى شيء واحد في الله . بحيث ان الله مجرد ارادته شيء يعرفه وبهذا فقط يصبح الشيء حقيقة . لهذا لا يجب ان يقال انه اذا لم يكن الله فعل الرغم من ذلك كانت هذه الحقائق

تصير حقيقة ... » ( من خطاب الى ميرسين في ٦ مايو سنة ١٦٣٠ ) .

« انك تسائلني ماذا دفع الله إلى خلق هذه الحقائق . وأقول انه كان حرّاً ايضاً في ان جعل « كل الخطوط المسطرة من المركز إلى المحيط متساوية » تبدو غير صحيحة مثل عدم خلق العالم . ومن المؤكد ان هذه الحقائق ليست بالضرورة متحدة ب Maherيتها أكثر من المخلوقات الأخرى ... » ( من خطاب الى ميرسين في ٢٧ مايو سنة ١٦٣٠ ) وان الله أراد ان بعض الحقائق تكون ضرورية لا يعني ان نقول انه أرادها بالضرورة . لأنه شيء آخر بالمرة ان يريد أن تكون ضرورية وان يريد بالضرورة او ان يكون ضرورياً ان يريد » ( من خطاب إلى ميسلاند في ٢ مايو سنة ١٦٤٤ ) .

وهنا يتكشف معنى المذهب الديكارتي . لقد فهم ديكارت جيداً أن تصور الحرية كان يتضمن مقتضى الاستقلال الذاتي المطلق وان الفعل الحر كان انتاجاً جديداً على الاطلاق لا يمكن ان تحتوي جرثومته في حالة سابقة على العالم وان الحرية والخلق ليسا سوي شيء واحد بالتالي . وفقد حرية الله على الرغم من تشابها مع حرية الانسان الطابع السلي الذي كانت تضنه تحت غلافها الانساني . فهي انتاجية بحثة وهي الفعل الزمانى الممتاز والأبدى الذي جعل الله به العالم والخير والحقائق الأبدية موجودة . ومن ثم لا بد من البحث عن جزر كل عقل في أعماق الفعل الحر . ان الحرية هي اساس الحق . والضرورة الصارمة التي تظهر في نظام الحقائق هي نفسها مسنودة بواسطة الاحتمال المطلق لحرية الاختيار الخلاقية . و كان هذا العقلازي الدوحاديقي قادرأً مثل جوته على أن يقول « في البداء كان الفعل » ولا يقول « في البداء كانت الكلمة » أما فيما يتعلق بالصعوبة التي نجدها في تأييد الحرية أمام الحقيقة فقد رأى خلاها الحال بأن أدرك خلية هي في نفس الوقت ذهنية كا لو كان الشيء المخلوق بقرار حر يمسك بنفسه على نحو ما امام الحرية التي تعينه على الوجود ويستسلم في نفس اللحظة للفهم . ليست الارادة والخدس في الله إلا شيئاً واحداً . والوعي المقدس تكويني وتأملي في آن معاً . وعلى هذا النحو اخترع الله الخير .

فهو لا يميل بكمال إلى اتخاذ قرار فيما يتعلق بالأفضل . ولكن الأفضل هو ما قرره ولأنه قد قرره فهو خير مطلق . والحرية المطلقة التي تخترع العقل والخير والتي ليس لها حدود أخرى سوى نفسها وخلاصها لنفسها ... هذه في النهاية هي المزية القدسية في نظر ديكارت . ولكن لا يوجد من ناحية أخرى في هذه الحرية أكثر مما في الحرية الإنسانية . وقد كان ديكارت مدركاً إلى أنه لم يقم إلا بالتوسيع في المحتوى الضمني لفكرة الحرية حين قام بوصف حرية الاختيار الخاصة بإلهه . ولهذا لم تكن الحرية الإنسانية محددة بنظام للحريات وللقيم التي تتقدم لقبولنا كأشياء أبدية وكأبنية ضرورية للوجود . إن الارادة الإلهية هي التي وضعت هذه القيم وهذه الحقائق . وهي التي تساندها . وحررتنا لا يمدها سوى الحرية الإلهية . وليس العالم إلا من خلق الحرية التي تحفظه إلى مالا نهاية . وليست الحقيقة شيئاً إذا لم تكن هذه القوة الإلهية اللانهائية تريدها وإذا لم تسترجعها وتأخذها على عاتقها وتصادق عليها الحرية الإنسانية . ويواجهه الإنسان المتر وحده الله المطلق الحرية . الحرية هي أساس الوجود وبعده الخفي . وهي في هذا النسق الصارم المعنى العميق والواجهة الحقيقة للضرورة .

وهكذا ينتهي ديكارت في وصفه للحرية الإلهية بأن يربط وبأن يفضل حدهه الأول لحرية الخاصة . وكان قد قال عنها أنها « تعرف نفسها دون برهان وبواسطة تجربتنا لها وحدها » ولا يهمنا إلا قليلاً أنه كان مضطراً لظروف عصره وكذلك بسبب نقطة ابتدائه إلى تحويل حرية الاختيار الإنسانية قوة سلبية فقط في الرفض إلى حد الازعاج في النهاية والاستسلام للرعاية الإلهية . ولا يهمنا إلا قليلاً أيضاً أنه جعل هذه الحرية الأصلية التكوينية كالاقانيم في الله وادرك وجودها اللانهائي عن طريق الكوجيتو أو أنا افكر نفسه . ولكن سيبقى مع ذلك أن قوة هائلة للايجابية الإلهية والانسانية تجوب الكون وتتسده . ويجب انتصاف قرنتين من الازمات - أزمات الاعيان وأزمات العلم - لكي يسترجع الإنسان تلك الحرية الخلاقة التي وضعها ديكارت في الله ولكنكي نشك في النهاية في هذه الحقيقة التي تعد أساساً هاماً للنوعية الإنسانية : أعني أن الإنسان هو

الكائن الذي دفع ظهوره الى وجود العالم . ولتكننا لا نؤاخذ ديكارت لأنه أعطى الله ما هو من أخص خصائصنا . اتنا سنجعل به لأنه أرسى اسس الديقراطية في فترة الاستبداد ولأنه تابع مقتضيات فكرة الاستقلال الذاتي حتى النهاية ولأنه فهم قبل هييدجر مؤلف كتاب « حول ماهية الأسس » ان الحرية كانت الاساس الوحيد للوجود .

حاشية - في مجلة كريتيك أخذت على سيمون بيترمون في هذا المقال التي تجاهلت « الحرية ضد الشخص نفسه » وهذا لأنها تجاهل هي نفسها ديكارت في الحرية . من المؤكد ان الحرية ضد الشخص نفسه موجودة . والنفس عبارة عن طبيعة في نظر الحرية تسعى لتغييرها ولكن لكي تكون « النفس » لا بد أن تكون حرية أولاً . والطبيعة ليست إلا خارجية أي سلباً جذرياً للشخص . وحتى الفوضى وهي الحاكمة الداخلية للخارجية وحتى الحل العقلي يفترضان الحرية .

## الانسان والأشياء

اذا اقتربنا من مؤلفات فرانسيس بونج المشورة بدون فكرة سابقة وجدنا أنفسنا نميل الى الاعتقاد اولاً بأنه شرع في وصف الاشياء بعاطفة فريدة نحوها مستخدماً الوسائل السطحية أي مستخدماً الكلمات ... كل الكلمات المستعملة المطوية المتأكلة كما تقدم بنفسها إلى الكاتب الساذج أو كتشكيلة من أي الوان فوق المطنة ( لوح الالوان الذي ينشر المصور ألوانه عليه وقت العمل ) . ولكن بقليل من القراءة في انتبه نشعر بالحيرة . ان لغة بونج تبدو خداعه ساحرة . وكلما اكتشف لنا جانباً جديداً من الشيء المسمى ضاعت الكلمات منا ولم تعد نفس الادوات اللينة المبتذلة الخاصة بالحياة اليومية وصارت توحى ببعض جوانبها الجديدة . حتى ان قراءة كتاب « التشيم للأشياء » تبدو غالباً كما لو كانت ذبذبة قلقة بين الشيء والكلمة وكما لو لم نعد نعرف جيداً في النهاية ما اذا كانت الكلمة هي الشيء او الشيء هو الكلمة .

فالقلق الاصليل لدى بونج هو قلق الاممية . وهو ليس فيلسوفاً أو على الاقل ليس فيليسوفاً من مبدأ الأمر ولا يهمه اعطاء الشيء مقابل أي ثمن . هو اولاً يتكلم ويكتب . واعطى احد كتبه اسم « غضبة التعبير » ويتصور نفسه في كتاب « زهرة اليموزا » كشهيد سابق للغة . وهو رجل في سن الخامسة والأربعين ويزاول الكتابة منذ ١٩١٩ . وهذا يدل على انه وصل إلى الاشياء عن طريق منعطف التفكير عن اللغة .

وعلى الرغم من ذلك فلنحاول ان نتفاهم . لا ينبغي ان نعتقد أنه يتكلم مجرد الكلام أو ان موضوعات وصفه لا تعود ان تكون موضوعات لا إبالية ولا حتى استقصاءاته للكلمات قد ساقته الى الوعي بوجود الاشياء . فهو يقول هو نفسه في « زهرة الميموزا » : « عندي في داخلية نفسى فكرة عن زهرة الميموزا لا بد ان اخرجها ... ولعل الميموزا هي التي ايقظت حسستي . فقد طفت منتشيا فوق امواج عطرها القوى . حتى انه في كل مرة تظهر فيها زهرة الميموزا داخل نفسى او في محيطي تعيد الى ذكرى كل ذلك ثم تذبل توا ... وما دمت اشتغل بالكتابة سيكون من غير القبول ألا يصدر عنى كتاب عن الميموزا » .

ولذلك نلاحظ انه لا يقع على الاشياء مصادفة . غير ان الاشياء التي يحدثنا عنها قد اختارها اختياراً . فقد اقامت هذه الاشياء في نفسه سنوات طوالاً واحتشدت في خلده واقترشت قاع ذاكرته . وكانت حاضرة لديه قبل ان يعاني مضائقات الكلام . بل لقد كانت هذه الاشياء تبعي برائحتها في كيانه بدلالاتها الخفية قبل ان يتшинع للكتابة عنها . وهذا الجهد الذي يبذله حالياً لا يهدف الى تثبيت صفاتها بعد الملاحظات المدققة بل ليصمد هذه الامسان التي عشت وأزهرت في اعماق نفسه وليتقياها . ويررون ان فلوبير اعتاد ان يقول لوباسان : « ضع نفسك أمام شجرة وقم بوصفها » و اذا اعطيت هذه النصيحة لاحد كانت عابثة . لأن الذي يقوم باللحظة يستطيع ان يسجل المقاييس وهذا هو كل ما في الامر . ولكن الشيء سيرفض دائماً اعطاءه معناه وجوده . ويونسج ينظر بلاشك الى الميموزا .. انه ينظر اليها طويلاً في تأنٍ . ولكنه يعرف سلفاً ما يبحث عنه فيها . ويبعد المحنى والمطر والريح والبحر في نفسه كالعقد . وهذه العقد هي ما ي يعني توضيحة . و اذا شئنا ان نعرف لماذا يشرح نفسه بعقدة المحنى وبعقدة الواقع وبعقدة الرغوة بدللاً من عقدة أوديب المبتذلة أو من عقدة النقص الى جانب ما قد يكون فيه من مركب النقص فسنلزعم انه كذلك بالنسبة الى كل منا وان هذا هو سر شخصيته في وقت واحد .

وعلى الرغم من ذلك فقد كان من أولئك الذين أخذ مياميم الأدبي طابع الصراع الفاضب ضد اللغة . فإذا كان قد هضم عالم الأشياء وتمثله فقد اكتشف أول الأمر فضاء الكلمات الكبير المتبسط . وهو يقول : الإنسان لغة . ويضيف إلى ذلك في مجال آخر بنوع من اليأس : « كل شيء كلام » . وستفهم بعد قليل معنى هذه العبارة أكثر . ولنلاحظ الآن تشيعه لاعتبار الإنسان برأنياً على طريقة السلوكيين . ولن يكون هناك مجال للتفكير في أي جزء من أجزاء مؤلفه . وما يميز الإنسان من الانواع الأخرى هو ذلك الفعل الموضوعي الذي نسميه الكلام وتلك الطريقة الأصلية التي يتحقق بها الماء وينبئ حول نفسه شيئاً ذا رزق . وينذهب بونج أيضاً إلى حد جعل الكلام من الطبيعة او هو يذهب إلى تطبيع الكلام اذا صع هذا التعبير . وهو يفعل ذلك بأن يجعله إلى احدى افرازات الحيوان البشري او يجعله إلى لعب مشابه للعب القوافع . « ان اللعب الحقيقى المشترك للأفريقيات البشرية هو الكلام » . او يقول « ايتها اللافريات ذات الشكل غير المكتمل ... يا ملايين النمل ... لم يعد لكم مأوى سوى بخار دمائكم الحقيقة المشتركة وهو الكلام » .

ويعتبر بونج الكلام قوقة حقيقة تختلفنا وتحمي عرينا . انه قوقة قمنا بافرازها بحجم اجسامنا الرخوة . وهو يعد نسيج الكلمات وجوداً حقيقياً يمكن تحسسه ويرى الكلمات من حوله ومن حولنا . ولكن هذا المفهوم الموضوعي المادي الصارم للحديث هو في نفس الوقت تأييد لغة بغير تحفظ . وبونج انساني النزعة . ولما كان الانسان يكون انساناً بالكلام يقوم بونج بالكلام من اجل خدمة ما يتصل بالانسانية . وذاك هو الاصل المعترف به لمثله ككاتب . « لا أدرى لماذا اتعشم ان الانسان بدلاً من أن يبني هذه النصب التذكارية الضخمة التي لا تقوم دليلاً الا على عدم التناسب القبيح في خياله وفي جسده .. أقول اتعشم ان يقوم الانسان بدلاً من ذلك بالاهتمام بأن يخلق لنفسه على الاجيال مسكنًا لا يكابر جسمه يكثير وان تكون كل خيالاته واسبابه لذلك مفهومة على انه يستخدم هناك عبقريته في تعادلية التركيب لا في عدم

التناسب ... ومن وجهة النظر هذه يعجبني خصوصاً بعض الكتاب بالذات وبعض الموسيقيين المترنن ... ويعجبني الكتاب أكثر من سوام لأن نصبهم التذكاري قد شيده الأفراز الحقيقى المشترك للإنسان اللافقى ... »

ليكن الغرض أذن خدمة ما يتصل بالإنسان عن طريق الكلام . ولكن يجب أيضاً أن تكون الكلمات معدة لذلك . ويمثل بونج نفس الجيل الذي ينتهي إليه باران . وهو يقاسم هذا المفهوم المادي الخاص باللغة والذي يرفض تمييز الفكرة من الفعل . وقد عرف مثله عقب حرب ١٩١٨ ذلك التجدي المفاجيء نحو الحديث الذي كان يمثل خيبة أمل مرة . وقد شرحت أسباب ذلك في موضع آخر . ويبدو أن التاريخ سيسجل في وقت متاخر « أزمة لنوية » بين السنوات ١٨ و ٣٠ . وقد مهد الطرق لهذه الأزمة كل من ابحاث الرمزية وأزمة العلوم المعروفة ونظرية الأسيمة العالمية والنقد البرجسوني . بيد أنه كان ينقص شباب ما بعد الحرب حواجز أكثر صلابة . لقد ظهر عدم الرضا العنف لدى المسرحين من خدمات الجيش كما ظهر عدم تكيفهم . وحدثت الثورة الروسية وانتشر الاضطراب الثوري في كل مكان تقريباً فوق القارة الأوروبية . وإلى جانب الحقائق الجديدة الغامضة التي ظهرت كنصف بشر ونصف سمك ظهر هبوط متزمن للأسعار في الكلمات القديمة التي لم تقو تماماً على تسمية هذه الحقائق بينما حال غموض صور الوجود هذه دون اختراع تسميات جديدة لها . ولكن لم يكن متاحاً لكل الساخطين على أي حال ان يصويبوا غضبهم نحو اللغة . كان ينبغي لذلك ان تعزى الى اللغة أولاً قيمة خاصة . وكان ذلك شأن بونج وباران . ولم يلقى الذين اعتقادوا القدرة على انتزاع الأفكار من الكلمات قلماً كبيراً أو لعلهم صرموا طاقتهم الثورية الى مجال آخر . أما بونج وباران فقد عرفا الإنسان مقدماً بواسطة الكلام . ولكنها وقعاً في المصيدة كالفئران لأن الكلام لم يكن يساوي شيئاً . ويمكن ان نقول في هذه الحالة حقاً انها قد يئساً لأن موقفها كان لا يسمح لها بأي أمل . والمعروف ان باران قد انتابه صمت كان يتوارى دائماً فانتقل إلى اقصى التطرف الارهابي وعاد الى بلاغة

دقيقة . اما بونج فقد اختار طريقاً اكثر التواه .  
ان ما يأخذه على اللغة هو انها قبل كل شيء انعكسات لتنظيم اجتماعي يقتضيه .  
« لا شك ان اول حافز لنا كان القرف بما فرضوا علينا التفكير فيه او قوله » .  
وبهذا المعنى كان يأسه اقل شمولاً من يأس باران . وبينما كان باران يعتقد ان  
اللغة رذيلة أزلية كان بونج ذا تفاؤل طبيعي يدفعه الى مواجهة الأقوال كما لو  
كانت صورة مجتمعاً قد غرست الرذيلة فيها . « ولا تستحبن الاقوال نفسها  
ما دام من المسلم به أنها قد ألفت العادات التي تحكمت في الافواه العفنة . ومن  
الضروري أن تتوفر شجاعة معينة من أجل ان يقرر المرء الكتابة فضلاً عن  
الكلام » .

ويقول : « هذه الهجمات من عربات النقل والسيارات وهذه الأحياء التي لم  
تعد تؤوي احداً ولكن تحوي فقط بضائع واضابير الشركات التي تقوم بنقلها ..  
هذه الحكومات من رجال الأعمال والتجار ولا يؤمن منها اذ لم يدعنا احد الى  
الاشتراك فيها ... وأسفاه ! يبلغ الامر منتهى الشناعة حين يتكلم هذا النظام  
القذر نفسه داخل ثقوننا . لانت لا غلوك كلمات اخرى ولا كلمات كبيرة اخرى  
( او عبارات اي افكار اخرى ) سوى تلك التي يأتي بها الاستخدام اليومي  
في هذا العالم الحشن منذ الازل للعهر والفحور » .

وهكذا نراه لا يتعلق حقاً باللغة وانما باللغة « على نحو ما تتكلما » .  
وكذلك شاء حقاً الاحتفاظ بالصمت . وهو يواجه الشعر كشاعر كما لو كان  
يواجه مشروعه عاماً لغسل أو سانح اللغة على نحو ما يستطيع الثوري بطريقة  
ما أن يواجه غسل أو سانح المجتمع . وعند بونج العملاق واحد : « لن اثب  
اطلاقاً الا مع النثر الثوري او مع الشاعر » .

ولكنه اذا لم يكتشف في اللغة تلك الاستحالة من حيث المبدأ او ذلك  
التناقض الصوري الذي رأه باران فيها فانه لا يحمس على وضعه اول الامر .  
لأنه طالما انه لا يبغي سكوتاً وما دام الصمت مجرد كلمة .. كلمة بغير جدوى ..  
كلمة قد تكون مصيدة .. فهو لا يملك اذن سوى كلمات يقتضيها كيما يسمع النامن

صوته . ما العمل ؟ يتبنى بونج في اول الامر الحل السلبي الذي قدمه اليه السير ياليون أو فوق الواقعين . وهذا الحل هو هدم الكلمات بالكلمات . « لنسخر من الأقوال بواسطة المصية اي بالانتهاك البسيط لها » . المسألة اجمالاً مسألة هبوط جذري للأسعار . وهذه هي سياسة الأسوأ . ولكن ماذا يمكن ان ينشأ عن ذلك من نتائج . أصحح اتنا نقيم الصمت بذلك ؟ ألا شك في اتنا نريد بذلك الكلام « كي لا نقول شيئاً » . ولكن هل هي الكلمات التي نهدمها في الواقع ؟ ألا تتبع المركبة المطعمة بتلك الأفواه العفنة التي نخفرها ... الا نطرد من الكلمات معانها الخاصة ... ألن نجد أنفسنا وسط كارثة وفي تعادل مطلق بين كل الأسماء ومضطرين مع ذلك الى الكلام ؟ على أي حال لم يكن فرانسيس بونج عنيداً في هذه المحاولة . وكانت عبريته تسقه الى غير ذلك لقد شغل نفسه بانتزاع الكلمات من أولئك الذين كانوا يسيرون استخدامها وبمحاولة اعطاء ثقة جديدة للأقوال . وقد تبين منذ سنة ١٩١٩ حلاً يعتمد على عدم كمال الفعل :

« إلى بالتجدة ايتها الضرورة القدسية في عدم الكمال .. وبما اتها الحضور القدسي لعدم ال تمام وللرذيلة وللموت في الكتابات . وليس مع خلاف الأصل أو المعنى للألفاظ باستقراء جديد لما هو انساني بين العلامات المنفصلة عنه والأكثر نضباً وادعاء وتصدرأ . ولتكن كل التجريدات مستهلكة داخلياً ولتذهب من أثر الحرارة الحقيقة للرذيلة .. تلك الحرارة التي يولدهما الزمن والموت وعيوب العبرية » .

وما يعييه على الكلمة هو انطباقها تماماً على دلالتها الاكثر ابتداؤاً وكونها مضبوطة وفقيرة معاً . ولكنها بالنظر فيها بطريقة افضل يتبيّن فيها توجهات وتدريبيات وتقسيّمات ومعانٍ شيطانية الانبات وبعد خفي غير مقيد صنعه كل من التاريخ وغيّاء أولئك الذين استخدموه . الا يوجد في هذا العمق المجهول عناصر تبعث الشباب في الألفاظ ؟ ليس ما يدعو الى الالحاد كا فعل فاليري حول معانٍها الاشتقاء من اجل بعث النضارة فيها ولا الى اكتشاف وجه ذاتي

لها كما فعل ليريس كي تتهيأ لنا بطريقة أكثر تأكيداً . بل يجب ان ننظر اليها بعيون رامبو اللتين نظر بها الى لوحات التصوير البلياء وأن نشك بهما في نفس الححظة التي تخرج فيها ابتكارات الانسان وتحذب وتقلل من الانسان بواسطة كيائمة دلالتها السرية . أو بعبارة موجزة يجب مقاومتها وتغلقها في الوقت الذي تصدر فيه أشياء . أو بما ان الكلمة الاكثر انسانية والاكثر تداولاً على الدوام هي دائمة شيء على وجه معين يجب السعي المثبت من اجل الامساك بكل الكلمات بمعاناتها في ماديتها الغريبة وعنبتها ذي الدلالة وبمحاسالتها وبقية حسابها الذي يعلوها . وفكرة ( الكلمة - الشيء ) تبدو لي أساسية لديه . فهو لا يزال حتى اليوم تراوده مادة الكلمة :

« ايتها الآثار الانسانية على بعد ذراع .. ايتها الاصوات الاصيلة وتنذكارات طفولة الفن .. ايتها السجایا والأشياء ذات الامصار القابلة للمس بمحاسنتين اثننتين فقط . أريد ان اجعلك محبوبة من اجل نفسك اكثر مما لاجل دلالتك . في النهاية سأرفعك الى حالة اكثراً نبلاء من مجرد التعينات البسيطة » . هكذا قال سنة ١٩١٩ . وهنا في « تشيع الامشأء » وهو احدى مؤلفاته يعود الى ذلك التشبيه الكلمات بالقوعة التي يقرزها الانسان وينتشي لتصور الواقع مفرغة بعد اختفاء عنصرنا بين ايادي عناصر أخرى من التي مستندر اليها كما ننظر نحن إلى الواقع فوق الرمال .

« يا دار المطالعة الفسيحة قد تأولين بعد نهاية الجنس ضيوفاً آخرين .. بعض القرود مثلاً .. او بعض العصافير او بعض الكائنات الفليساً كما تحمل حيوانات القشرة الصلبة محل الحيوانات الرخوة في الطوق المولد » .

فالكلمة اذ نقلت على هذا النحو من الانسان الذي أنتجهما تصبح مطلقاً . والمثل الاعلى عند بونج هو ان تصبح مؤلفاته المكتوبة بالكلمات - الاشياء والتي مستخططى نطاق عصرها ومن الجائز أن تستخططى نطاق نوعها ايضاً .. مثل الأعلى ان تصبح مؤلفاته تلك اشياء بدورها . هل نرى هنا مجرد نتيجة لوقف مادي حاسم ؟ لا اعتقد . ولكن يبدو لي انني اعتر لدی بونج على رغبة مشاركة

لدى كتاب ومصورين كثرين في عصره. وهي ان ابداعهم كان شيئاً على التحديد وعلى التخصيص طالما كان من ابداعهم .

ولكن بقي هذا المجهود من اجل تحويل معنى الالفاظ حتى ذلك الحين ثورة خالصة . وذلك لأن الدلالات التي تصلبت بعض الشيء والتي اكتشفت تحت قشرة الحس المشترك السطحية لم تكن تتجه بنفسها نحو الاشياء التي اختصت بها . كان لا بد أيضاً من مجهود ثاكر تماماً . فهل فهم بونج انه من الضروري ان يكون الثوري الحقيقي بناءً؟ هل فهم ان كثافة فقه اللغة في الكلمات تخاطر بالبقاء بدون أي جدوى اذا لم نستخدم هذه الكثافة نفسها للدلاله والتحديد؟ لقد أراد « ان يقترح على كل اقتحام المقاور الداخلية والارتحال وسط كثافة (الكلمات) ... ان يقوم بتصويب شبيه بما تفعله المجرفة والمحركات عندما تظهر فجأة ولأول مرة ملايين القطع والشذور والجذور والديدان والخسرات الصغيرة الدفينة » .

ولكن بونج تنبه الى اننا لا نستطيع ان نخفر الكلمات وقتاً طويلاً على فراغ . ولعل هذا هو ألم جانب في تفكيره . لقد حاد عن الاسلوبيه الكبيرة لدى السيراليين او فوق الواقعين الذي قام في رأي الكثرين على صدم الكلمات غير المرتبطة بأشياء ببعض ، ولم يتمكن من تجديد معانى الكلمات وحل أصولها العميقه كلية الا باستخدامها لتسمية اشياء اخرى . وهكذا تقضي ثورة اللغة أن يصبحها تحول في الانتباه حتى تكمل لا بد من انتزاع اسلوب الحديث من استخدامه المبتذل ومن اراده نظراتنا في اتجاه الاشياء الجديدة ومن تأدية اصول كثافة الاشياء التي لا حصر لها بواسطة اصول كثافة فقه اللغة التي لا حصر لها » .

ما هي هذه الاشياء الجديدة اذن؟ يقوم عنوان مجموعة بونج بارشادنا .

---

١ - يتعلق هذا النص الذي أوردناه بالأشياء لا بالكلمات . ولكن السياق الذي ينشيء توازناً كاملاً بين كثافة الكلمات وكثافة الاشياء ينحول لنا الحق هنا في استبدال الكلمة بالشيء .

الأشياء موجودة . ولا بد من التشيع من أجلها بل لا بد من التشيع لها . وهذا تترك اذن الاحاديث الانسانية الى حد بعيد كيما نأخذ في الكلام عن الاشياء التي يختص بها التشيع <sup>١</sup> . والأشياء هي غير الانساني . على اي حال هناك معنian لغير الانساني . اذا تصفحت كتاب بونج وجدت انه يكتب عن الحصى والرغوة التي اتعرف عليها بختاراً كأشياء . ولكنه يكتب أيضاً عن السجارة تلك الاداة الانسانية القوية وعن الام الشابة أي المرأة وعن معلم الرياضة وهو رجل وعن مطعم لمينييه وهو هيئة اجتماعية . وعلى الرغم من ذلك لو قرأت المقطوعات التي تتعلق بالأشياء الأخيرة هذه رأيت كيف ان معلم الرياضة :

« اكثراً تورداً من الطبيعة واقل استقامة من الفرد يثبت الى الاجهزة وقد تملكه نشاط جم . ويحاول الاستفسار من الهواء بالجزء الرئيسي من جسده المقيد في الجبل المعقود كما تستفسر الدودة من طينتها .

« وليخلص من ذلك يسقط من العقد كدودة الفز ولكنه يثبت فوق رجلين .... »

وحيثـدـ الاـلـاحـظـ الـمـجـمـودـ الـذـيـ يـيـذـلـهـ بـوـنـجـ لـيـحـذـفـ مـزـاـيـاـ الرـأـسـ وـهـوـ الـعـضـوـ الـاـكـثـرـ اـنـسـانـيـ فـيـ الـاـنـسـانـ .ـ وـبـالـنـسـبـةـ الـيـنـاـ نـحـنـ يـمـثـلـ الرـأـسـ الرـوـحـ أـوـ جـزـءـ أـأـ صـغـيرـاـ مـنـ الرـوـحـ الـقـيـ تـتـأـرـجـحـ فـوـقـ يـاـقـةـ الـعـنـقـ وـتـنـشـيـءـ طـائـفـةـ مـتـمـيـزـةـ .ـ بـيـدـ انـ بـوـنـجـ يـعـدـ اـنـتـاءـهـاـ اـلـجـسـدـ وـلـاـ يـسـمـيـهـاـ رـأـسـاـ وـلـاـ وـجـهـاـ وـلـاـ حـيـاـ .ـ مـنـذـذـلـكـ الـحـينـ فـهـذـهـ الـكـلـمـاتـ مـثـلـةـ بـالـعـنـيـ الـاـنـسـانـيـ وـمـحـمـلـةـ بـالـابـتـسـامـاتـ وـالـبـكـاءـ وـتـقـطـيـبـ الـحـوـاجـبـ .ـ اـنـاـ يـسـمـيـهـاـ رـأـسـةـ الـجـسـدـ .ـ وـاـذـ قـارـنـ جـسـمـ مـعـلـمـ الـرـيـاضـةـ بـالـدـوـدـةـ فـذـلـكـ مـنـ اـجـلـ حـذـفـ الـفـرـوـقـ بـيـنـ الـاعـضـاءـ بـأـنـ يـفـرـضـ عـلـيـنـاـ صـورـةـ الـحـيـوانـ

---

١ - نـسـطـطـيـعـ اـنـ نـرـىـ فـيـ الـعـنـوـانـ نـيـ الـدـلـالـةـ الـثـلـاثـيـةـ غـيرـ الـمـيـزةـ كـيـفـ يـنـزـعـ بـوـنـجـ الـ استـخـدـامـ الـكـثـافـةـ فـقـهـ الـلـغـوـيـةـ الـكـلـمـاتـ .ـ فـمـةـ تـشـيـعـ لـلـاـشـيـاءـ ضـدـ النـاسـ وـتـشـيـعـ لـرـأـيـهـ عـنـ وـجـودـهـاـ (ـ ضـدـ الـمـيـالـيـةـ الـتـيـ تـحـيـلـ الـعـالـمـ إـلـىـ اـمـتـلـاـتـ )ـ وـخـالـقـ تـشـيـعـ حـسـيـ منـ ذـلـكـ كـلـهـ .ـ

الاكثر ملساً والأقل تميزاً في اعضائه حتى لا يصبح الرأس سوى حركة استفسار في اعلى طبقة من طبقات الدوديات . ورغم ذلك يكن فن الوصف خاصة في ان بونج يعرض معلم الرياضة أمامنا كما لو كان يمثل النوع الحيواني . وهو يقوم بوصفه كما يصف بيغون الحصان او الزرافة . وما يمكن الحصول عليه بالتعب والجهد يعطينا هو ايام كما لو كان خاصة خلائقية للنوع . فهو يقول مثلاً : « أقل استقامة من القرد » . وتكتفي هذه الكلمات لكي تتحول هذه الاستقامة المكتسبة الى نوع من الهبة الفطرية . وهو يفك في النهاية رقم الفنان في سلسلة من السلوك التي جدتها الوراثة والتي تتوالى في نظام رتبة خال من المعني .  
وخذ مثلاً الام الشابة :

« ويستطيع الوجه قليلاً في ميله غالباً على الصدر . وإذا ارتفعت العيون المنخفضة بانتباه على شيء قريب في بعض الاحيان بدت زائفة قليلاً . وتظهر منها نظرة مليئة بالثقة ولكن مع نشان التتابع . وتتقوس الأذرع والأيدي وتتقوى . وتجلس السيقان النحيلة جداً والضعيفة جداً عن طيب خاطر بينما تصاعد الركب والبطن الداكنة المتفخة لا تزال ذات حساسية كبيرة . ويتكيف مراكب البطن مع السكون ومع الليل تحت الاغطية .

« ... ولكن سرعان ما يتصاعد هذا الجسد الكبير بأكماله الى التحول واقفاً » .

ها هنا تتعزل الاعضاء ببعضها عن بعض ويضي كل منها لنفسه في حياة متباطئة . وتتلاشى الوحدة الانسانية بحيث تواجه شعباً بحرياً لا امرأة . ثم يتجمع كل شيء في السطور الاخيرة . ولكن هذا من اجل تكوين جسم كبير أعمى وليس من اجل تكوين شخص .

تلك اذن ام اسرة ولاعب عقلة وقد تصلباً. انها اشياء، وكان كافياً اعتبارها بغير هذا التشيع الانساني الذي يحمل علامات الوجوه والحركات الانسانية للحصول على هذه النتيجة . ولم تلتصق في ظهورها اللافتات التقليدية « فوق » و « تحت » ولم يفترض لها ضميران ولم ينظر اليها بوصفهما عرائس السحراء .

او بعبارة موجزة لقد خضعا لنظارات سلوكية . وفجأه هما يعودان الى الطبيعة . اما معلم الرياضة فيستحيل بين القرد والسنجباب الى انتساج طبيعي . اما الام الشابة فهي من الثدييات العليا التي وضعت .

وقد فهمنا الان ان اي شيء يظهر كشيء بمجرد اعتنائنا بتعريته من دلالاته الانسانية الى حد زائد والتي قمنا اول الامر بتحليلها . وفي الحق يبدو المشروع ذا طموح كبير : اذ كيف استطيع انا ان افاجيء الطبيعة بغير ناس مع اني انسان ؟ لقد عرفت فتاة صغيرة غادرت حديقتها في جلبة ثم عادت بعد ذلك اليها في خطوات الذئب « لترى كيف كانت عندما لم تعد هناك » . ولكن ليس بونج الى هذا الحد من السذاجة . انه يعرف جيداً ان مشروعه من اجل باوغ الشيء عازياً ليس سوى مثل أعلى .

« لا بد من العودة الى زهرة الميموزا نفسها ( ذلك الوهم الرقيق ! ) الان .. او اذا شئنا الى زهرة الميموزا بدولي » .

ويكتب في مناسبة اخرى انه يتعشم « وصف ( الاشياء ) من وجهة نظرها الخاصة . بيد ان هذا غاية او كمال مستحيل ... توجد دائعاً علاقة في الانسان .. الاشياء هي التي تتحدث فيما بينها ولكن الناس هم الذين يتتكلمون فيما بينهم عن الاشياء ولا تستطيع مجال ان تخرج من الانسان » .

ولابد ان نخدا نفسنا بتقريريات اكثراً فأكثر تحديداً . وما يتاح لنا في الحال هو تعريف الاشياء من دلالتها العملية . وعندما يتكلم بونج عن الحصى يقول :

« إذا قورن بأصغر حصوة يمكننا ان نقول انه يمثل الحجر الذي لا يزال متواضعاً او الذي لم يستأنس بعد عن طريق المكان الذي نعثر عليه فيه لأن الانسان ايضاً لم يعتد استخدامه استخداماً عملياً .

« ولا تزال امامه بعض أيام بلا دلالة في أي نظام عملي بالعالم ، فلننتهز فرصة فضائله » .

ما هي في الواقع هذه « الدلالات العملية » ما لم تكن انعكاساً على اشياء

هذا النظام الاجتماعي الذي يحقره بونج ؟ فالحصوة تحيل الى حشائش العشب  
ومهذه تحيل الى المنزل وهذا الى المدينة . وهالك من جديد :  
« كل عربات النقل الخشنة تلك التي تمر فيينا . وهذه المصانع ومراكز  
الصناعة وال محلات والمسارح والنصب التذكاري الاهلية التي تقوم بتكونين اكثر  
من مجرد الزخرفة لحياتنا ... »

يوجد اذن لدى بونج اولاً رفض للتواطؤ . فهو يجد في نفسه الكلمات الدنسة  
الجاهزة ويجد خارج نفسه اشياء مستأنسة حقيقة . وبحركة واحدة يسعى  
لتخلص الكلمات من انسانيتها بالبحث تحت معناها السطحي عن كثافتها الفقد  
لغوية وتخلص الاشياء من انسانيتها بحث دهان دلالاتها التفعية . وهذا يعني  
انه من الضروري ان نعود الى الشيء ما دمنا قد حذفنا في ذاته ما يسميه باهلي  
المشروع . وترتکز هذه المحاولة الى مصادرة فلسفية سأحاول رفع النقاب عنها  
الآن . ان الموجود في عالم هيدجر هو اولاً اداة . ولكن يرى في نفسه الشيء  
او الشيء الزماني المكانى يتافق ان يحرب على نفسه الحياد . وتتوقف ثم تقيم  
مشروعًا للتوقف عن كل مشروع ونظل في موقف « مجرد الاقامة بجانب .. »  
عندئذ يظهر الشيء الذي لا يعدو ان يكون مظهراً ثانوياً للأداة وهو مظهر يقيم  
نفسه في آخر الامر على الادائية وكذلك تظهر الطبيعة كمجموعة من الاشياء  
الجمادة . ولكن حركة بونج عكسية : عنده يوجد الشيء اولاً في عزلته غير  
الانسانية . والانسان هو الشيء الذي يحيل الاشياء الى أدوات . وسيكون  
كافياً اذن ان نسكت هذا الصوت الاجتماعي العملي في ذاته كيما يرفع الشيء  
النقاب عن نفسه في حقيقته الازلية والزمانية . ويوجي بونج هنا عن نفسه بأنه  
غير براجماتيكي لأنه يرفض فكرة ان الانسان بفعله يقارن قليلاً بين معناه وبين  
الحقيقة . فحده الاول هو حدس الكون المعملي . ويكتب : « يجب اولاً ان  
اعترف بميل جذاب تماماً وطويل وذي خصائص معبرة ولا يقاوم بالنسبة الى  
روحي » .

« ليس هو اعطاء العالم او اعطاء مجموعة الاشياء التي أراها او التي ادركها

بناظري – كما يفعل أغلب الفلاسفة وكما هو معقول بلا شك – صورة الفلك الكبير أو المؤلو الكبير الرخوة الغائمة أو الحاطة بالضباب أو على العكس من ذلك صورة المؤلو الكبيرة الرائقة في صفاء البلاور التي قال عنها أحدهم إن مركزها في كل مكان وحيطها لا مكان له .. ليس هو ذلك اذن وإنما هو بطريقة قهريّة وبالتناوب صورة الأشياء الأكثر خصوصية والأكثر خروجاً على التناسق وذات الشهرة الاحتفالية . وليس فقط الصورة وإنما كل الخصائص الذاتية ... كفنون الزنزلخت مثلاً أو كالمجبرى ... »

وإذا أحب كل زهرة وكل حيوان بما يكفي لاعطاء صورته ووجوده إلى الكون بالتناوب فان وجود هذا العالم على الأقل لا يسبب أي شك لديه . فهو يعتقد على الأقل انه من المقبول ادراك هذا العالم على ضوء الملامح التي منحتها إياه الواقعية الاعتقادية منذ عشرين قرناً . وفي هذا العالم الجامد من الزنزلخت والمجبرى أو الفلك الحاط بالضباب يجد الانسان نفسه شيئاً بين الأشياء . ونحن نجد اذن في هذا المفهوم الذي يكاد يبلغ حد السذاجة تأكيداً للسادوية العلمية . أي ان يكون للموضع أفضليّة على الذات . ولكن الوجود يسبق المعرفة الى الوجود . وبذلك تختلط المصادرات الأولى عند بونج بتلك التي تنتهي الى العلم . لقد بدأ بونج مثل كثرين من الكتاب والفنانين في عصره بنوع من الشك المنهجي . ولكنه رفض أن يضع العلم نفسه موضع الشك . ولعل هذا المذفون تأحيته سيكون سبباً فيما بعد للدور الخبيث الذي ستبعه في فكره . غير انتا في هذه اللحظة اكتشفنا غايتنا و موضوعنا . هو في النهاية هذا العالم بما في ذلك الانسان .

« أود أن أقوم بتأليف كتاب مثل كتاب عن الأشياء الطبيعية . ونحن نرى هنا جيداً اختلافه عن الشعراء المعاصرين . اني لا اريد تأليف أشعار ولكن علمياً واحداً لتكوين المخلوقات » .

لماذا تقدم علوم تكوين المخلوقات اليوم في مقطوعات مقطعة ؟ ذلك انه يحب انشاء حروف الكتابة الأولى :

« ان ثراء العبارات المحتواة في أقل شيء كبير الى حد ادنى لا يُبصر بعد شيئاً آخر سوى الأكثربساطة : حجرة وعشبة ونار وقطعة من الخشب وقطعة من اللحم » .

حينئذ ليس في الأمر الآن ما يدعو إلى كتابة علم تكوين المخلوقات بقدر ما يدعو إلى كتابة نوع من الخصائص الكونية عن طريق تعين الكائنات الأولية التي تستطيع وبالتالي أن تتشابه لا يجاد كائنات أكثر تعقيداً . يوجد اذن لدى بونج بساطة مطلقة وتعقيد مطلق . فهو لم تمسسه فكرة ان الأشياء كلها بسيطة تماماً أو معقدة إلى ما لا نهاية وفقاً لوجهة النظر التي تتخذها . فمثل هاك حديث بسيط تماماً : رجل يشعل سيجارة . ولكن على شرط ان اعتبر هذا الرجل مع سيجارته مثل شمول واحد معبر . أي ان أقرر هنا ظهور الجشطالب او البناء الشكلي . ولكن اذا كنت أعمى بارادي عن هذه الصورة التركيبية فسائلن أتعامل مع قدر من اللحم والعظم والأعصاب وأضطر إلى اختيار قطع بسيطة وفي متناول اليد نسبياً في هذه الجزارة . وهذا هو ما يفعله بونج . بيد أني أسأله : هذه الوحدة التي يرفضها بشأن المدخن .. لماذا يهبه الى عظمة الفخذ أو إلى عضلة الكتف ؟ سنعود إلى هذا الموضوع مرة أخرى .

ها نحن أولاء بالريف . لقد انزلق الريف وسط المدينة . فالكرنب بالحديقة والخصاء على الساحل الرملي وسيارة النقل في الميدان والسيجارة في المطفأة أو مزروعة في احد الأفواه .. كل هذا واحد طالما اتنا مجردون من المشروع . والأشياء هنالك تنتظر . وما نلاحظه أولاً هو انها تتطلب تغييراً . فهذه هي : التطلبات الخرساء التي تقوم بها من أجل الكلام باسمها وبقيمتها ومن أجلها نفسها خارج قيمتها المعتادة للدلالة بدون اختيار . ومع ذلك يوزن هو وزنها الخاص بها » .

لا بد من فهم هذه العبارة حرفياً . ليس هنا صيغة شاعر يريد ان يحدد خصائص الدعوات التي تلقاها علينا اكثراً ذكرياتنا غموضاً وغوصاً . ها هنا حدس مباشر لبونج القدر النظري فيه ضئيل جداً . وهو يعود إليه بالحاج في

التشيع للأشياء وخاصة خلال الصفحات الرائعة التي خص بها الأنبياء :  
« الأشجار .. تطلق أقوالها كموجة أو مثل فيء أخضر . إنها تحاول أن تأتي باعشوشاب كامل من الأقوال ... إنها تلقي أو تعتقد على الأقل إنها تلقي بأية أقوال وتلقي بسيقان حتى توقف فيها أيضاً الأقوال .. إنها تعتقد في امكان أن تقول كل شيء وأن تغطي العالم تماماً بالأقوال المتنوعة : ولا تقول سوى «أشجار» ... ورقة الشجر هي هي دائماً وكذلك نفس طريقة بسطها ونفس الحد دائماً وكذلك الأوراق متناسبة مع نفسها و沐لقة في تناسب دائماً . ولن يستطيع إيقافها على العموم إلا هذه الملاحظة المفاجئة : لن يخرج الشجر من كونه شجراً إلا بوسائل الشجر » ( ص ٢٦ من كتاب : التشيع للأشياء ) .  
وهذا هو ما يقوم بشرحه مرة أخرى بعد ذلك بهذه الألفاظ :

« إنها لا تندو أن تكون ارادة تعبير . وليس لديها ما تخفيه عن نفسها ولا تستطيع الاحتفاظ بأي فكرة ميرية وهي تبسط نفسها تماماً فيأمانة وبدون تقيد ... وكل ارادة للتعبير من قبلها عاجزة جنسياً اللهم إلا على إغاء جسمها كما لو كانت كل رغبة من رغباتنا تتكلفنا مع ذلك بالالتزام بأن يغذى ويعول عضواً بديناً اضافياً . وتلك مضاعفات جهنمية للجوهر عند كل فكرة » ( نفس المرجع السابق ص ٦٣ - ٦٥ ) .

ولا أعتقد ان أحداً بلغ أكثر من ذلك في الخوف من وجود الأشياء . ليس هذا هو مجال المادية والمثالية . فنحن هنا بعيدون جداً عن النظريات في قلب الأشياء نفسها وفجأة نراها كما لو كانت افكاراً معجونة بموضوعاتها الخاصة بها . وكما لو كانت هذه الفكرة التي انطلقت لتصبح كرسيًّا تجمدت فجأة من الوراء إلى الإمام وصارت كرسيًّا . اذا نظرنا إلى الطبيعة من وجهة نظر الفكرة لا يمكننا أن نتخلص من هذا الحصر المقلبي : عدم تميز الامكان من الواقع كما يتمثل بدرجة أقل في حلم النائم وهو خاصة الوجود في ذاته . والواقع ان الأثبات هو دائماً اثبات لشيء ما . أي ان الفعل المثبت يتميز من الشيء المثبت . ولكن اذا افترضنا اثباتاً يلاً المثبت فيه القائم بالاثبات ويتزوج به فان هذا الاثبات لا

يكتنف ان يثبت نفسه سواء بالملاء الزائد أو بتضمن المحتوى تضمناً مباشراً . وهكذا يكون الوجود متكتفاً مع نفسه لأنه على التحديد متليء بنفسه . وإذا شاء ان يأخذ على نفسه نظرة انعكاسية فها هي تلك النظرة عن الورقة او عن الفصن تكشف في نفسها بدورها .. انها شيء . تلك هي مسحة الطبيعة التي ندر كها حينما نظر إليها في صحت : انها لغة متحجرة ومن هنا يأتي هذا الشعور بالواجب الذي يحس به بونج نحوها : أن يبين من أجلها .

غير أن حاولات بونج تختلف اختلافاً عميقاً عن الإبانة الخاصة بأندره جيد . فعندما يقوم جيد بالإبانة يريد في نفس الوقت أن يحيط الطبيعة وأن يعيده ضمن لحتها وان يجعلها تعيش في النهاية في مستوى الاكمال الجمالي بحيث تتحقق المفارقة التي نص عليها أوسكار وايلد حين قال : « الطبيعة تقليد للفن ». فالإبانة عند جيد بالنسبة الى موضوعها مثل الدائرة الهندسية بالنسبة الى الدوائر في الطبيعة . ويريد بونج فقط أن يغير لغته إلى كل هذه الأقوال الفائقة في الرمال والمطالية بالفراء والتي تبرغ من حوله من الأرض ومن الهواء ومن الماء . فما العمل ؟

لا بد أولاً من العودة الى ذلك الموقف الساذج العزيز على كل الفلسفات الراديكالية وعلى كل من ديكارت وبرجسون و هوسرل : « يجب أن أتظاهر بأني لا أعرف شيئاً » .

« فلأخذ في اعتبار الحالة الحاضرة للعلوم : توجد مكتبات كاملة عن كل جزء منها ... فهل يجب اذن أن أبدأ بقراءتها ويتعلمها ؟ لن تكفي أumar عديدة من أجل ذلك . لقد ضعنا وسط المساحة والكتبة المئاتين للمعارف المحصلة في كل علم ووسط العدد المتزايد للعلوم . وأفضل جانب توازره هو اذن اعتبار كل الاشياء كما لو لم تكن معروفة والقيام بالنزهة او الاسترخاء في ظل الغابة أو فوق العشب والشروع في كل شيء من نقطة ابتدائه » .

وهكذا يطبق بونج دون أن يعرف تلك البديهة التي تكمن في أصول فلسفة الظاهريات أو الفينومينولوجيا كلها : « إلى الاشياء نفسها » ( *die Sache selbst* )

٨٨ ) وطريقة أدائه هي الحب . ذلك الحب الذي لا يحمل رغبة أو حمية أو وجداً وانما هو قبول شامل واحترام شامل « وتطبيق تام .. لعدم احراج الشيء » وتكيف كامل ومفصل « بحيث تعالج أقوالك الى الابد العالم كله كما يعالجها هذا الشيء بالحل الذي يشغل وبشائراته وبأوصافه .. » باختصار تتبعي ملاحظة الحصاة على شاطيء البحر أقل مما ينبغي الاستقرار في قلبها ورؤى العالم بعينها . وذلك على نحو ما يفعل مؤلف القصة الذي ينساب في وعي أبطاله من أجل تصويرهم وبأخذ في وصف الأشياء والناس على نحو ما تبدو .

فهذا الوضع من شأنه أن يسمح بفهم السبب الذي يسمى بونج مؤلفه من أحله علم تكوين الخلقات بدلاً من العلم الكوني ذلك لأنه ليس ثمة وصف . سنجد قليلاً جداً من هذه المحات الفجائية اللامعة التي تؤدي بها كاتبة مثل كولست أو فيرجينيا وولف ظهور شيء بالضبط . فهو يتكلم عن السجارة دون أن يقول كلمة عن الورق الأبيض الذي يغلفها ويتكلم عن الفراشة دون أن يذكر الرسومات التي تلوّن أججحتها : فهو لا يهتم بالكيف وإنما بالوجود .

ويبدو له وجود كل شيء كمشروع وك مجرد للتعبير بل ولتعبير معين لدقة معينة في النضوب والدهشة والكرم والسكون . وإذا زاوجنا هذا المجهود نفسه زيادة على الجانب المظيري في الشيء تكون قد بلغنا وجوده . وينشأ عن ذلك هذا المقال في المهرج :

« يكن سر السعادة كله للتأمل في رفضه اعتبار اكتساح الأشياء لشخصيته شرًّا . ولتحاشي بلوغ ذلك مرحلة التصوف : يجب أولاً عمل حساب دقيق أي بوضوح لكل شيء من الأشياء التي جعل منها موضوعاً لتأمله . ويجب ثانياً تغيير موضوع التأمل غالباً بما يفي الحاجة والاحتفاظ عموماً بقياس معين . ولكن أهم شيء بالنسبة إلى صحة التأمل هي التعيين الاسمي لكل الكيفيات التي يكتشفها شيئاً فشيئاً . ولا يجب أن تستفزه الصفات التي تستفزه إلى ما هو أبعد من التعبير الدقيق المضبوط » .

وها نحن أولاء نعود إلى التسمية التي بدأنا منها والتي تبدو هنا كتمرين

لفضيلة اليونان الأقدمين في الاتزان . ومع ذلك فلنحدد تماماً ما نقوله : عند بونج إذا كان الانسان يقوم بالتسمية فليس ذلك يقصد أن يثبت فقط على صورة فكرة ما من شأنه أن يغامر دائماً بالانحطاط على صورة وجد . اذ ان كل شيء في نهاية الامر يبدأ وينتهي عنده بالأقوال . فهو إذ يقوم بالتسمية يلاؤ مقاليده كأنسان :

« الفعل هو الله .. ليس ثمة سوى الفعل .. أنا الفعل ».

وعلى ذلك يأخذ فرض الاسم قيمة الاحتفال الديني . أولاً لأن هذا الفرض يقابل لحظة الاسترجاع . وبها ينسحب الانسان المتعلّل داخل الشيء ويستجمع نفسه ويستعيد وظيفته الانسانية . ثم خصوصاً لأن الشيء كارأيناه ينتظر اسمه بكل ما لديه من نشاط في التعبير غير الناجح . ولذلك فإن التسمية فعل ميتافيزيقي ذو قيمة مطلقة . فالتسمية هي الاتّحاد المتنّ الماسّ بين الانسان والشيء لأن علة وجود الشيء هي استدعاء اسمه ولا وظيفة الرجل هي الكلام من أجل اعطاء الشيء اسمه . لهذا يستطيع بونج ان يكتب في موضوع « تحويل الاشياء بالكلام » :

« يمكن أن ينحدر إلى الموجة وإلى مجموعة منها تافقة تغمر محتواها أو تتزوج على الأقل صورتها حتى مستوى معين .. يمكن أن ينحدر بتأثير الانتظار والنظام ونوع من الانتباه من نفس الطبيعة أيضاً ما من شأنه أن يحدد أوقات تبديلها وتحويلها وأعني به الكلام ».

« فالكلام يمثل اذن بالنسبة إلى اشياء الروح حالة شدتها وصعوبتها أو طرائقها في البقاء عمودية خارج وعائتها . إذا فهمنا هذا مرة سنجد الفراغ والمتّعة لدراسة كيّفيّاتها في المهدف بهدوء ودقة ».

« وأهم ما يلاحظ ويقفز إلى العينين هو نوع من التبضان ومن زيادة حجم الثلوج بالنسبة إلى الموجة والقطعة المكسورة بذاتها من الوعاء الذي كان شكلاً لا غنى عنه إلى عهد قريب ».

وهذا يعني ان الفكرة تصير شيئاً وتخترق سبيلها الى مجال الروح الموضوعية

بواسطة الفعل نفسه الذي يعطي إلى الشيء اسمه . ولا ينبغي أيضاً اعطاء الاسم فقط بل عمل قصيدة شعرية . وبهذا يقصد بونج مؤلفاً خاصاً يستبعد الغنائية بصرامة . فيبعد التلمسات والتقريبات التي وفرت له الأسماء والصفات الملاعة للشيء يحب التقاطها وتجمعها في كل تركيبي بطريقة معينة بحيث يقوم تنظيم الفعل نفسه داخل هذا الكل بأداء ظهور الشيء تماماً في العالم ونطقه الداخلي . وهكذا هو ما يسميه بونج قصيدة الشعر .

ولاشك في أن ذلك ليس الشيء نفسه تماماً كما رأينا وأنه يحفظ علاقه بالانسان : « والا فكل شعر سيعجب الجميع وسيعجب كلاً على حدة .. سيعجب الجميع وفي كل لحظة كما تعجب وتدهىش الأشياء الحواس نفسها » ولكن « على الأقل بعجن الكلمات وعدم توقيرها الأولى .. الخ .. » يحب اعطاء تأثير العبارة الحكمة الجديدة التي تنتج أثر الدهشة والجدة في الأشياء الحسية نفسها » .

ولن تكون هذه القصيدة الشعرية مجرد نسخة من الشيء بل الشيء نفسه بسبب وحدة الكلمات العميقه في ذاتها على وجه الدقة وبسبب بنائها التركيبي والتصاق اجزائها جميعاً .

« لا يجب ان يقترح الشاعر قط فكرة ولكن شيئاً أي انه حتى بالنسبة الى الفكر يجب ان يجعل الشيء ذا وضع معين .

« فالشعر شيء يقترح على الانسان لمعنته ويعده ويوضع وضعاً خاصاً من أجله ... » .

وها هنا نعثر على ذلك الاتجاه العام في آداب وتصوير القرن العشرين . فهو اتجاه يريد أن تكون اللوحة مثلاً طبيعة خاصة بها وحدتها وألا تكون ترجمة ولو حرة للطبيعة . ولكن يجب ان نفهمه جيداً . فها هنا يكون الشكل نفسه في كثافته شيئاً . ويظل المحتوى حرفة عميقه للشيء موضوع التسمية . ومهمها يكن الامر فإن القصيدة بمجرد انتهاءها تستعيد وحدة العالم بناءها . فكل شيء تعبير على نحو من الاتجاه ما دامت الأشياء في ذاتها تتجه نحو الفعل كما تتجه

الطبيعة في مفهومها الأرسطي نحو الله . كل شيء يعبر ويعبر عن نفسه ويسعى إلى التعبير عن نفسه وكذلك التسمية – ذلك الفعل الأكثر إنسانية – هي أيضاً وفق نام بين الإنسان والكون . ولكن كل شيء شيء على نحو آخر من الانحاء ما دامت التسمية الشعرية قد اعتجنت في نفسها . كل شيء يمر في عالم بونج كما لو كان ثمة مادية دقيقة تستولي من الخلف على الدلالات ذاتها . أو يعني أصح كما لو كانت الأشياء والافكار تتلاحم على حد التعبير الذي يقال عن القهوة بالبن . وهكذا ينفلع العالم على نفسه لحظة يخرقه الفكر إذ يحتوي في نفسه الفكر – الشيء مع أشياء – الأفكار . كل شيء ملأه وينجس الفعل « فلا يكون موجوداً سوى الفعل » .

لقد سمي بونج لحظة الوجود التي يبني فيها نفسه خارج نفسه في قلب الشيء « تاماً » . وقد رأينا أن المحب كما عرفه هو نفسه افلاطوني إلى حد ما طالما انه لا يصبحه امتلاك حقيقي . ولا يجب مع ذلك أن نتخيل أن هذا الحدس يقع تحت طائفة المأخذ التي توجد عادة إلى المواقف التأملية القاطعة . وذلك لأنه حدس من نوع خاص تماماً . أولاً سأسيه بكل ترحيب تاماً إيجابياً أو فعالاً لأنه بدلأ من إيقاف كل تعامل مع الشيء يفترض على العكس أن المرء يتكيف معه بعدد من المشروعات التي يجب أن ترضي فقط الالتزام بعدم التفعية . ويعبر بونج لنا مثلاً أنه من أجل توضيح خصائص الغسالة الفريدة : « لا يكفي تأملها غالباً وأنت جالس على مقعد .

« يجب في تعمير أن تكون قد رفعتها وهي ملواحة بحمل من الملابس القدرة عن الأرض دفعه واحدة إلى فوق الموقف حيث يجب سحبها بطريقة معينة بعد ذلك من أجل وضعها وسط البيت تماماً .

« يجب اشعال المشاعل تحتها بحيث تؤدي إلى حركتها شيئاً فشيئاً ويجب أيضاً لمس جدرانها الداخلية دافئة كانت أو عالية السخونة ثم يجب سماع الدوي العميق بداخلها وبعد ذلك من ثم رفع الغطاء مرات كثيرة للتحقق من توتر أنبعجاست الماء وانتظام الرش .

« ويجب الامساك بالغسالة في النهاية وهي تقلي لوضعها أرضاً » .

« ويجوز أننا نكتشفها فقط في تلك اللحظة ... »

ومن المسلم به انه عندما ينفذ بونج هذه الأعمال المختلفة التي تتطلب القوة من أجل أداء خدمة لزوجته بلاشك أو لأحدى القربيات فانه يقوم بتجريدها من كل دلالة عملية مما قد يكون ذا خسارة بالغة بالنسبة إلى الغسيل . فهو يرى في ذلك مجرد مناسبة لتحقيق اتصال اكثراً قريباً معها ولتقدير وزنها ولقياس محيط صدرها بالأذرع وللنفاذ إلى حرارتها .

وسيكون التعامل أكثر براءة أيضاً مع أشياء أخرى . فهو يفتح أبواباً مجردة الاستمتاع بفتحها . « ... السعادة في الامساك بقبضة البطن عن طريق عقدتها من القيشاني بأحد هذه الحوائل العالية الخاصة باحدى القطع » فهو يسلخ جلد الرأس في الصخور القديمة الفظة من طحالبها . وليس ثمة شخص بكل تأكيد لم يفتح قط باباً ولم يجر قط غسالة فوق الموقف ولم ينزع كومة من الرغاوي ولم يغطس ذراعه في البحر . وأهم شيء هو ان نعرف ما نضفيه على ذلك التعامل .

ولم يتخلى بونج خاصة في لحظة من اللحظات عن تشيعه الثوري . وتأتي ايجابية تأمله من أنه يهدم في الأشياء كل النظام الاجتماعي الذي ينعكس عنها . فهو تأمل معارض لكل محاولة غير ذات جدوى للآفلات : « علينا أن نعارض كل رغبة في الآفلات بالتأمل ووسائله » . ويشارك حده من حيث استبعاده للانسانية في إغفال العالم المادي فوق رؤوسنا وفي اضاعتنا كأشياء موجودة بداخله . وعلى ذلك أن يتم بالدرجة التي لا تؤدي إلى الواقع في وحدة الوجود . فلنقل اذن ان مذهبة وحدة وجود توقفت في أوانها . فمن المشاهد انها تتفاعل « ضد » بنفس درجة تفاعಲها « مع » . وعلى الرغم من ذلك فهدفها النهائي هو احلال نظام إنساني حقيقي محل النظام الاجتماعي الذي تقوم بابعاده . ذلك ان التشيع للأشياء يسوق الى « دروس الأشياء » ... ذلك ان ثمة « ملايين الاحساسات في حاجة الى ان تعرف وأن تختبر » .

ولا بد من اكتشافها في قلب الأشياء . واذن فعلينا ان نستولى عليها وأن

نحققها في أنفسنا : « اني أصر على الزعم فيما يتعلق بي اني شيء آخر بالمرة ... واني مثلاً بعيد عن كل الصفات التي أملكها بالاشتراك مع الفار والاسد والشبيكة اطلع الى صفات الجوهرة واتعاون معها ... كلية مثلاً أتعاون مع البحر والصخور التي يهجم عليها والمحصلة على شاطئه الرملي التي تجد نفسها بالتالي مخلوقة ... ولا أسيء الظن مقدماً بكل الصفات التي أعتمد على التأمل والتسمية لأشياء غاية في الاختلاف، من أجل استشعارها والاستمتاع الفعلي بها فيما بعد » . قد نعتقد في هذا الموقف انه مذهب في الاستحياء الساذج الذي لا يتعارض مع المادية التي جعل منها بونج منذ قليل مهنة . ولكن الامر بعكس ذلك تماماً . وعندما يبغي بونج ان يستفيد وأن يفيد الآخرين من الاحساسات التي يراها محصورة في قلب الاشياء فليس معنى ذلك أنه يجعل الاشياء الى رجال صغار صامتين بل معناه أنه يأخذ الناس عمداً بوصفهم أشياء . لا شك انه يعزز الى الاشياء التي لا حياة فيها « طرائق سلوكية » . ولكن ذلك أنه يبقى على التحديد سلوكياً تماماً في مذهبه وأنه لا يعتقد ان تصرفاتنا السلوكية لها طبيعة اخرى قبلية غير طبيعتها . يوجد مجهود مادي في كل شيء ويوجد أيضاً جهد ومشروع يخلقان وحدته وديومته .

ولسنا مخلوقين على نحو آخر . ووحدتنا بالنسبة اليه هي وحدة عضلاتنا وأطراف عضلاتنا ( عراقيينا ) وأعصابنا وذلك الجهد الفسيولوجي ... تلك الوحدة التي تجمع الكل حتى لحظة موتنا . فبدلاً من أن تتوفر هنا أنسنة للحصاة توجد تنجية لانسانية الانسان حتى أعمات أحاسيسه . وإذا كانت احساسني نفسه شيئاً او نظاماً معيناً يفرض على أحشائي ألا يكن أن تتحدث عن احساس الحجر ، اذا كنت أستطيع تقدية غضبي .. أفلماً يكن أن أحتفظ في نفسي على صورة رسم تخطيطي عاطفي على الأقل بنموذج معين من التجفيف المعتدل الرفيع الذي سيصبح مثلاً علامه للحصاة ؟ إذا كان بونج مصيبة أو خطئاً - وإلى أي حد يصيّب .. من الجائز ضد نفسه - فليس هذه بعد لحظة محاولة اتخاذ رأي بهذا الصدد . اتنا نسعى فقط لعرض مذهبة . ولا تزال هذه

المحاولة تقدم لاحتلال أراضي بكر بالنسبة إلى حساسيتنا معتقدة في نفسها أنها ذات طابع أخلاقي عالٍ . ولم يقم آنئذ بهام المصور البسيطة بل أدى رسالته كأنسان حقاً ما دامت فكرة الإنسان الخاصة والذاتية كما يقول هي « الكلام والأخلاق الإنسانية » .

ماذا فعل ؟ هل نجح ؟ لقد آن الاوان كيف نفحص مؤلفاته . وما دام ينظر إليها هو نفسه كما لو كانت أشياء فلتكن أذن أشياء كما يعتبر هو نفسه السيجارة أو القوقة حتى تقرز منها النطق الداخلي أو الدلالة دون اهتمام بالمقاصد التي أعلنتها مؤلفها . وسنرى عندئذ ما إذا كانت « طرائقها السلوكية » تطبق في كل نقاطها على النظريات التي أتينا على ذكرها .

\* \* \*

تقدم أشعار بونج كأبنية مشطوفة تمثل كل واجهة من واجهاتهما فقرة . ونرى الشيء كاملاً خلال كل واجهة . ولكن في كل مرة من وجهة نظر مغايرة . فالوحدة العضوية هي الفقرة أذن . ومن النادر أن يتهدأ الانتقال من فقرة لآخرى . إذ ان كثافة معينة من الفراغ تفصل كل فقرة عن الأخرى . ولا يمر القارئ من واجهة الى أخرى ولكن لا بد من فرض حركة دوران على البناء كله حتى ترد واجهة جديدة تحت أعيننا . ولا ينتفع بونج او القارئ بالدفعة المكتسبة . ففي كل مرة يكون ثمة ابتداء جديد . وهكذا يكون البناء الداخلي في القصيدة هو بوضوح الرص . ولا يمكن مع ذلك ان تنبع الذاكرة نفسها من الاحتفاظ بالفقرات السابقة وتنظيمها مع تلك التي أقرأها حالياً . ذلك انه حتى خلال هذا الموازيك تنمو فكرة بعينها . وغالباً ما يتقدم الشعر مثل زهرة الميموزا على صورة سلسلة من التقريبات ويكون كل واحد من هذه التقريبات فقرة . فالميموزا تعطي مظهر الموضوع المتبع بالمتوعات : وكل الدوافع أو كلها تقريباً مبينة وكل فقرة تقدم مثل حساب جديد لهذه الدوافع مع ادخال عدد ضئيل جداً من العناصر الجديدة . وكل واحدة من هذه

اللنواعات مرفوضة بعد ذلك بوصفها غير تامة وقدية ومدفونة في حسبة جديدة تبدأ من الصفر من جديد .

وتبقى مع ذلك موجودة كصورة ما تم عمله سلفاً ولم يعد قابلاً لأن يعمل . والقصيدة النهائية ستنشئ كل هذه الموضوعات عند التحرير الأخير . وهكذا تكون كل فقرة حاضرة في الفقرة التالية رغم كل شيء . ولكن ليس ذلك على طريقة « كثرة التفاسير » التي تحدث عنها برجسون . وليس أيضاً كالنوتات الموسيقية المنسابة في اللحن والتي تظل تسمع في النوتة التالية وتأتي لصيغها واعطاءها معناها : فالفقرة السابقة تلزم الفقرة الحاضرة وتسعى للانصهار فيها ولكنها لا تستطيع ذلك : فالآخرى تدفعها دفعاً بكل كثافتها .

ولما كانت الفقرة هي الوحدة العضوية فإن كل جملة تأخذ على عاتقها وظيفة منوعة داخل هذا الكل الشامل . لا يمكن ان نتكلم هنا عن الرص : فشلة حركة وعبور وصعود وهبوط وانزلاق وتحطيم وابتداء ونهاية . اني اقرأ السطور الأولى من « شواطئ البحر » وإذا بالجملة الأولى اثبات غير شرطي . امسا الثانية فتببدأ بقول « لكن » وتصبح الأولى . وتبدأ الثالثة بقول « لهذا » وتستخرج النتيجة من الجملتين السابقتين . وتبدأ الرابعة بقول « لأن » فتضفي على الجموع تبريراً نهائياً . فهناك اذن حركة وتقسيم للعمل إلى اقصى حد وصورة للحياة . فلم نعد فيما يbedo امام نوع من الشعب ولكن امام كيان عضوي رات . ومع ذلك يوقفني نوع من الضيق . ففي هذه الحياة النشطة الدؤوبة شيء من الغموض . وافتتح امامي كتاب « الأفكار » لباسكال بطريق الصدفة :

« فليتأمل الانسان اذن الطبيعة كلها في جلالها المليء الرفيع وليبعد ناظره عن الاشياء السفلية التي تحيط بها . ولينظر الى ذلك النور الوضاء الموضوع كمصابح ابدي لانارة الكون فتبدي الأرض بالنسبة اليه كقطة في نطاق الدورة الشاسعة التي يرسمها هذا الكوكب . وليندهش من ان هذه الدورة الشاسعة نفسها ليست سوى طرف بسيط جسداً بالنسبة إلى الطرف الذي تشمله التجوم التي تدرج في السماء . ولكن إذا توقف يصرنا هنالك فليمض خيالنا على نحو

آخر ؟ فسيناله التعب من الادراك ولن ينال الطبيعة فيما تجلبه . وجميع هذا العالم المرئي ليس سوى لحة دقيقة جداً في قلب الطبيعة الواسع . ولا تقترب من ذلك كله اية فكرة . من الجميل ان نزيد من مدركاتنا ... »

فانظر كيف تمثل النقطة لدى باسكل تهيدة ولا تثل وقفـة . لقد ظهرت النقطة بين الجملتين الاولىين في مراعاة التنفس ولزخرفة البصر أكثر من مراعاة المعنى . فنحن نجد في الاولى وفي الثانية عبارات الامر والتبـيه منفصلة بعضها عن البعض بشـولات صغيرة . وينتـج عن ذلك حركة تـمتد من جملة الى اخرى كـما تـنتـج وحدة عـميقـة تحت هذه التـقطـعـات السـطـحـية . وـتـسـقـيـدـ الجـمـلـةـ الثـانـيـةـ منـ الدـفـعـةـ المـعـطـاهـ منـ الجـمـلـةـ الـأـوـلـىـ بشـكـلـ كـبـيرـ حتـىـ انـهـ لاـ تـشـغـلـ نفسـهاـ بـتـسـمـيـةـ المـبـدـأـ فـيـهاـ . فهو نفسـ الانـسـانـ الـذـيـ يـقـطـنـ كـلـاـًـ منـ الجـمـلـتـيـنـ .

وبـعـدـ هـذـهـ المـجـمـةـ القـوـيـةـ تـسـتـطـيـعـ الجـمـلـةـ الثـالـثـةـ انـ تـسـرـدـ أـنـفـاسـهـاـ وـانـ تـغـيـرـ قـلـيلـاـ مـنـ طـرـيـقـ تـمـثـلـ نفسـ الـأـمـرـ وـالـتـبـيـهـ . فـقـدـ كـانـ المـطـلـعـ عـنـيـفـاـ حتـىـ كـانـهـاـ تـلـعـبـ فـوـقـ الـقـطـيـفـةـ . لـذـلـكـ تـسـعـيـ الرـوـحـ اـلـىـ تـنـظـيمـهـاـ عـلـىـ الرـغـمـ مـنـهـاـ تـنـظـيـمـيـاـ يـلـانـمـ بـيـنـهـاـ وـبـيـنـ الـأـنـتـيـنـ السـابـقـيـنـ . اـذـ يـازـمـ الـآنـ الـاـنـتـقـالـ مـنـ مـرـحـلـةـ الـوعـظـ اـلـىـ مـرـحـلـةـ الـاثـيـاتـ . وـلـكـنـ فـلـنـحـذـرـ: اـذـ تـأـتـيـ فـاعـلـيـةـ هـذـاـ عـبـورـ اوـ هـذـاـ الـاـنـتـقـالـ مـنـ دـاـخـلـ الجـمـلـةـ الثـالـثـةـ بـعـدـ الـحـائـلـ الـضـعـيـفـ الـذـيـ أـقـامـتـهـ الشـوـلـةـ المـنـقـوـطـةـ . بـحـيـثـ اـنـ هـذـهـ عـبـارـةـ الـمـرـكـزـيـةـ تـمـثـلـ مـحـورـ الـفـقـرـةـ . فـتـخـبـوـ عـنـدـهـاـ الـحـرـكـةـ الـأـوـلـىـ وـتـقـومـ بـتـمـوـينـ تـلـكـ الـهـزـةـ الـتـمـوـجـيـةـ الـهـادـئـةـ الـمـرـكـزـةـ الـتـيـ سـتـحـمـلـنـاـ اـلـىـ الـنـهـاـيـةـ . تـلـكـ وـحدـةـ حـقـيـقـيـةـ تـشـبـهـ وـحدـةـ الـلـهـانـ . وـهـيـ تـشـبـهـ وـحدـةـ الـلـهـانـ اـلـىـ حدـ تـضـرـيـسـهـاـ لـلـأـسـنـانـ .

ونـسـتـطـيـعـ انـ نـقـرـبـ بـدـرـجـةـ اـكـبـرـ فـيـ فـهـمـنـاـ لـبـنـاءـ الـفـقـرـاتـ عـنـدـ بـوـنـجـ عـنـ طـرـيـقـ التـضـادـ: فـلاـ شـكـ اـنـ الـجـمـلـ الـتـيـ يـكـتـبـهاـ تـجـعـلـ مـنـ نفسـهاـ رـمـوزـاـ وـتـقـومـ بـتـطـعـمـ الـاـنـتـقـالـاتـ وـتـسـعـيـ لـلـاقـاءـ الـجـسـورـ . وـلـكـنـ تـنـازـلـ كـلـ جـمـلـةـ بـالـكـثـافـةـ وـالـحـسـمـ كـاـ انـهـ ذـاـتـ تـمـاسـكـ دـاخـلـيـ اـلـىـ حدـ وـجـودـ خـرـوـقـ اوـ خـلـاءـ بـيـنـهـاـ عـلـىـ نـحـوـ ماـ ظـهـرـ مـنـذـ قـلـيلـ بـيـنـ فـقـرـاتـهـ . وـتـكـنـ كـلـ حـيـاةـ الشـعـرـ بـيـنـ نـقـطـتـيـنـ . فـتـؤـكـدـ النـقـاطـ هـاـ هـنـاـ قـيـمـتـهـاـ الـعـلـيـاـ . وـهـذـهـ الـقـيـمـةـ هـيـ قـيـمـةـ اـعـدـامـ صـفـيرـ لـلـعـالـمـ يـسـتـعـيدـ

صورته بعد لحظات . ومن هنا ينشأ الطعم الباعث على التشتيت في الشيء . ذلك ان الجمل مبنية بحيث يخدم بعضها البعض . وهي معقوفة بما تحمله من الخطاطيف والعرى و تستطيع أن تتعلق بأي شيء بواسطتها . ولكن تسبب مسافة زهيدة في سقوط الخطاطيف دون ان تمسك بشيء . ووحدة الفقرة معروضة ولكنها تمتاز بارتباطها بفهم اللغة وبأنها مادية قليلاً وذهنية أكثر مما ينبغي حتى يمكن استطاعتها . إنها وحدة شبحية حاضرة في كل مكان ولا ننسها في أي مكان . وكلمات « لأن » و « لكن » و « على الرغم من ذلك » تستمد منها ملامح الفموض والمهابة لأنها عملت خصيصاً من أجل التسلسل وإدارة النقلات ولكنها هي فجأة ترتفع إلى مستوى الجلال في الابتداءات الأولى . فهي ما به تتكون الدهشات الأولى ( اذا صع هذا التعبير على طريقة بونج نفسه ) .

ومن المؤكد ان هناك تفاسير كثيرة لهذه الملامح في كتاب التشيع للأشياء . ولقد نبهنا بونج نفسه إلى انه يعمل في ميدان التقطع . وحرقه تشغله عشر ساعات يومياً . فهو يكتب قليلاً من الوقت في المساء ولا بد في كل ليلة من ان يعيد كل شيء دون دفعة ودون مط . عليه ان يضع نفسه في حضرة الشيء كل ليلة وان يستحضر ورقاً . عليه ان يكتشف كل ليلة واجهة جديدة اي ان يمؤلف فقرة جديدة . ولكنها هو نفسه يحذرنا من هذا التفسير المادي أكثر من اللازم .

« وفضلاً عن ذلك فقد أجد الوقت ويبدو لي انني لن أعود إلى استطاعه كثرة الاشتغال بنفس الموضوع وعلى فترات عديدة . ان ما يعني هو ان احقق كل ليلة تقريراً شيئاً جديداً وان استمد منه الاستمتاع والدراسة معاً .

وها هنا تشيع للقطع والذي يلتقي بالاختيار الأصيل . علينا أن نبين ( وليس هذا بالصعب ولكنه سيستطرد بنا بعيداً ) لماذا يتمسك هوا الأرواح مثل باريس Barres بجانب الاتصال ولماذا يفضل انصار الأشياء الكثيان مثل رينار وبونج . ان ما يهم هنا هو تحديد الأثر الخاص بهذه التقطعات سواء

حصلنا عليه واعين أو غير واعين . وهو ينشيء أحياناً الفتنة المباشرة جداً والتي يمكن شرحها بصعوبة جداً في مؤلفات بونج . ويبدو لي ان جملة هي صورة فيما بينها هذه الجوامد التي نشهد لها في لوحات براك وجوان جري والتي يجب أن تنشيء العين مائة من الوحدات المختلفة وألفاً من العلاقات والتجابيات لتؤلف معها لوحة واحدة فقط . ولكن ينبغي ان تكون من التي تحوطها الخطوط الكثيفة الداكنة المركزة في ذواتها يعمق حتى تصبح العين دائمة الانتقال من المتصل الى المتقطع ولتحقق اذابة البقع المختلفة لنفس البنفسج ولتصدم كتم الماندولين ووعاء الماء في كل مرة .

ولكن يبدو لي ان هذا الانتقال على نحو نحو مـا تفعل الفراشة يحمل معنى خاصاً . ان هذا الانتقال يقوم بتكون القصيدة نفسها في صورتها الحدسية كتركيب دائم الاختفاء المدرج للوحدة الحية وللانثار غير العضوي . ولا ينبغي ان ننسى ان الشعر هنا شيء وانه بوصفه شيئاً يعلن نوعاً معيناً من الوجود الذي يجب ان ينحه ايام ترتيب الجمل والفترات . او يبدو لي انه يمكن هذا النوع من الوجود أن يحدد نفسه مثل وجود التمثال المسحور . فتحن من ثم بازاء رخام تتخلله الحياة . أليست هذه الفقرات التي تتشاهـا دائمـاً ذكرى الفقرات الأخرى التي لا يمكن ان تنتظم معها ... وهذه الجمل التي تطن في عزلتها غير العضوية بنداءات تدعـو بها جـلاً آخرـاً لا تستطـيع الـحـاقـ بها ... أليـستـ هـذـهـ كـلـهاـ كـالمـهـودـ الفـاشـلـ الـذـيـ يـقـومـ بـهـ الـحـجـرـ نحوـ الـوـجـودـ النـظـمـ ؟ـ اـنـاـ نـعـاثـرـ هـنـاـ عـلـىـ صـورـةـ حـدـسـيـةـ معـطـاـةـ بـوـاسـطـةـ اـلـاسـلـوبـ وـالـكـتـابـةـ عـلـىـ الطـرـيقـةـ الـتـيـ يـرـيدـ بـوـنـجـ مـاـ نـوـاجـهـ بـهـ «ـ الـشـيـاءـ »ـ .ـ

لا بد من العودة إلى هذا الموضوع .

ان جمل بونج المعلقة على هذا النحو في الفراغ بالتحليل الدقيق لروابطها موجبة الى حد بعيد . فهي تخضع او لا لذوق المؤلف . اذ انه يتمنى ان يختلف «ـ اقوالـاـ مـأـثـورـةـ »ـ .ـ وهوـ يـعـنيـ بـالـأـقـوـالـ الـمـأـثـورـةـ هـذـهـ الـجـمـلـ الثـقـيـلـةـ بـالـعـنـىـ الـتـيـ سـيـقـ عـجـنـهاـ وـالـيـ تـصـلـ فـيـ قـوـةـ اـثـبـاتـهاـ إـلـىـ حدـ اـنـ يـعـتـقـهاـ جـمـعـ بـأـكـملـهـ .ـ وـنـفـهـ

من ذلك ايضاً هذا الاقتصاد القاسي في الكلمات الذي يريد ان يتحقق في كل مكان . فهو مثلاً يعمد إلى حذف حرف العطف ( و ) علينا من كل مؤلفاته ولا يذكره إلا كافتتاحية احتفال . واحياناً تقف الجملة التأوهية في الهواء بين نقطتين بغير دلالة مثقلة بالايحاء الموزع وبدون جملة رئيسية كطابع حياثات الأمر القضائي بالمحبس .

« ولكن بما ان كل دودة قفر كانت ذات رأسين عمياً وسوداء وان التمثال الخالي من الرأس والاعضاء قد اصابه التحول من جراء الانفجار الحقيقي الذي اشتعلت منه الاجنحة المتألة .

« من ثم فإن الفراشة التي تمضي على غير هدى لا تتوقف إلا لصادفات الطريق او ما شاكل هذا تماماً » .

ولكن وظيفة الفعل الایحائي بضمته هي خصوصاً تقليد الانبعاث المحلي للشيء . ولا ينبغي ان ننسى ان هدف بونج ليس وصف توج المظاهر وإنما وصف الجوهر الداخلي في الشيء او على وجه التحديد حيث يتتجد بنفسه . وتدوي عبارته هذه الحركة المولدة . فهي قبل كل شيء ناسلية تركيبية .

وهنا تلتحق مشكلة بونج بمشكلة جول رينار : كيف يمكن الاتيان في نفس العبارة الواحدة بأكبر عدد من الافكار ؟ ولكن حينما كان رينار يتبع المثل الأعلى المستحيل في الصمت يهدف بونج إلى انتاج الشيء في رمية واحدة . ويجب ان تتجمد الكلمات كلما اجتازتها العين وان تكون الجملة قد انتجت في النهاية نوعاً من البزوع .

ولكن بما ان هذا البزوع مصاب بعند الشيء لا يبصر الحياة المرن وبما انه يشبه الظهور المحمد اكثراً مما يشبه الميلاد يجب ان تأتي الحركة المولدة لتصادم بشدة وللتوقف فجأة امام العقبة التي تصطدم بها النقطة بدلاً من ان تنتشر في رخاوة من جملة الى اخرى مثل الموجة . ومن هنا ينشأ هذا البناء الغالب في الجملة : اولاً ذلك العالم السائل السريع من الوضاع ثم فجأة الوقفة الرئيسية القصيرة الملتقطة . فيؤخذ الشيء ويحاصر فجأة . ها هي الفراشة :

« هذا الشراعي الصغير في الأجواء التي تعنفهم الرياح يتسلك في ذي من اوراق الزهور المحسوسة داخل الحديقة » .

ان عبارة بونج تمثل في حد ذاتها عالماً منطوقاً بدقة يمحسب فيه مكان كل كلمة وتقوم فيه الردود والانحرافات بوطائفها في تقديم الواقع في اطار نظامها الحقيقى وفي التجسم الشكلى ايضاً مثل ذكرى بعيدة للرمزية والاختراعات التركيبية في تكوين العبارات عند مالارميه . وتوجد احياناً في هذا العالم المذاب تجمادات مفاجئة أو جلطات على صورة احوال ( الحال في الاعراب اللغوي ) ثم تندفع اجزاء كاملة من الجملة كاحجام كبيرة من العجائب وتبدي نوعاً من الاستقلال . ذلك ان بونج يفرض على نفسه ان يصف عابراً داخل الجملة نفسها كل العناصر المكونة « الشيء » المدروس وأجنته . وهكذا يحتوي الشيء على اشياء ويضم الجنين أجنة .

\* \* \*

لا يقوم بونج باللحظة كما رأينا ولا يقوم كذلك بالوصف . انه لا يبحث ولا يقوم بتبسيط كيفيات الشيء . وهكذا لا يبدو له الشيء أيضاً مثل القطب المجهول الذي يساند الكيفيات الحسوسة على نحو ما بدا للفيلسوف الألماني كانت . فالأشياء لها حواس . ويجب اسناد كل شيء الى الامساك بهذه الحواس وتبسيتها كما لو كانت عقولاً فجة أو نشطة تكتشف وسط الظروف الوحيدة التي تحيط بها في نفس اللحظة . عقول .. حواس .. طرائق سلوك .. كل هذا شيء واحد . فهل تلزم اضاءة مميزة من اجل مفاجأتها ؟ لذلك تختلف وجهة النظر وفقاً للشيء .

فتوخذ زهرة الميموزا مواجهة عندما تكون كراتها الصفراء وفراخها المزهوة تصر من رنين الذهب وعندما يعطى سعفها مقدماً علامات تبعث على اليأس . أما الجموري فستحاول على عكس ذلك ان تمسك به عندما تحدف حالة الشفافية المقيدة بقدر فائدة قفزاتها في حضورها ساكنة تحت النظارات كل

مواصلة واستمرار . ان الكتب تعالمنا ولادة الفراشة من الودة . وطبع ذلك فلن نبحث عنها في لحظة تحولها ولكن سنبحث عنها في الحديقة عندما تبدو كأن الأرض قد ولدتها فجأة زرافات : وهكذا هو جنينها الحقيقي . أما الحصاة على العكس فتعلن استيعابها ابتداء من الصخرة ومن البحر الذي ينتجهما : وسنصل إليها بعد مقدمة طويلة فوق الحجر .

وسنرى الواقع على شاطيء البحر كشيء غير متزن او كنصب تذكاري ضخم تحت تأثير اهتمانا بأن نترك لكل شيء بعده الحقيقي لا بعده الذي يأخذ في عيوننا والذي يعتمد على مقاييسنا . وسيبدو لنا عندئذ انتنا نتأمل احدى لوحات المصور السيرالي سلفادور دالي حيث تظهر قوقة علقة قادرة على ابتلاع ثلاثة رجال دفعه واحدة موضوعة فوق الراتبة اللامتناهية للرمل الأبيض .

فن حيث المظهر نحاول اذن في خضوع نوذجي ان نفاجيء الديالكتيك الحالص بالشيء كيما تتطوّي فيه . وسنعمل عند مواجهة كل حقيقة « على ان نتركها تشتبك بحركتها الخاصة في ادارة الدورات الكلامية وعلى ان تلتح بالكلام تلك النقطة الديالكتيكية التي تضعبها فيها صورتها ووسطها وحالتها الحراس ومارسة مهنتها الحقيقة » . ( ص ٩٦ من كتاب التشيع للأشياء ) .  
أمكنا يتقدم بونج رغم ذلك ؟ وهل يلتقي التأثير الذي يتركه فينا شعره وقصائده مع عرض منهجه ؟ ألم يأت إلى الأشياء بأفكار سابقة ؟ لا بد من فحص ذلك عن قرب .

وأقرر اولاً ان جزءاً كبيراً من السحر الفاتح للمحيط بانتاج بونج يأتي بما نذكره فيه خلال علاقات الانسان بالشيء مع حذف كل دلالة انسانية من هذا الشيء . انظر المعاورة او الجنودوفي :

« انه عالم مغلق في عناد . وطبع ذلك من الممكن فتحه : ولا بد عندئذ من الاخذ به في جوف خرقه واستخدام سكين مسحور ثم وتكرار ذلك عدة مرات . وقد تجرح الاصابع الفضولية ببعضها بعضاً وهي بقصد ذلك وتكسر

اظافرها . فهو عمل خشن » .

هك عالماً مزدحماً بالناس وخالياً رغم ذلك من الناس . فهن المحار ؟ الجندي نفسه او من نطق عليهم قول « هم » الغريب العنيد الذي يبدو كاللو كان قد انطلق خارجاً من احدى روايات فرانتس كافكا والذي يعذب المعاورة بالسکين المشروم دون ان نستطيع تخمين اسباب هذا التعلق طالما انهم قد اغفلوا ابلغنا بأن المحار من الاطعمة . وعندهن تخنقني « هم » ذات نصف القداسة ونصف الزوجية بنفسها وتترك المجال لهذه الاصابع الفضولية التي تشبه قليلاً اصابع ايدي الاموات في فريسكات فرانجيليكو . عالم غريب يحضر فيه الانسان بشروعيته وينجيب كروح او كمشروع . عالم مغلق لا نستطيع ان نتفقد إليه او نخرج منه ولكننا يتطلب شاهداً انسانياً بكل تحديد : وهو ذلك الذي يكتب التشيع للأشياء وذلك الذي يقرأه . ويردني عدم انسانية الاشياء الى نفسي كا يكتشف الوعي ذاته في الديالكتيك الهيجلي وهو يقتل نفسه من الشيء . ومع ذلك فالوعي هو نفسه شيء في رأي بونج . من اين تأتي اذن وحدة الشيء ؟ فلننظر في الحصاة :

« تصير اكثر صفراء من يوم لآخر ولكنها واثقة دائمًا من شكلها .. فهي عباد صلبة جافة في اعماقها .. وطابعها هو اذن لا تدع نفسها تختلط بما عدتها ولكن لا يأس من ان تقصص تحت تأثير المياه وعندما تهزم وتتحول في النهاية إلى رمل لا تتفقد فيها المياه ايضاً تماماً كالغبار » .

والمح هنا بونج وهو يؤكد « ضد العالم » ووحدة هذا الحجر التي تعطي نفسها على هذا النحو إلى ادراكه . ولكن بمجرد اطالته هذه الوحدة إلى ان تبلغ جزئيات الحصاة المبعثرة وإلى ان تبلغ تراب الحجر اقول انه لا يعطي نفسه حق العلم ولا حق الفرض المحسوس ولكن مجرد قدرته الانسانية في التوحيد وحدها . لأن الادراك نفسه يعطي وحدة الحصاة ولكن لا يعطي وحدة الحصاة والرمل . والعلم نفسه يعلم ان الرمل يأتي في اغلبه من الحصى المتحل . ولكن يضيف انه لم يكن ثمة اية وحدة قط للحجر ولكن مجرد مجموعة من الجزيئات

المدفوعة الى الحياة بحركات مختلفة خاصة وان الطبيعة مظهر خارجي . ينبغي ان يتتوفر حكم وقرار من اجل نقل الوحدة التي نكتشفها بالادرار الى التحولات التي تقيمها الجيولوجيا او علم طبقات الأرض .

ورغم ذلك فالانسان غائب . ان الموضوع يسبق الذات ويدرسها . وتأتي وحدة الحصاة منها . فهي تتصل بادنا اجزاءها وبهذا المجر المفتت بواسطة فضيلتها الداخلية التي تلتقي بشروعها الأصيل والتي يجب ان يطلق عليها اسم سحرية . وهكذا الامر في كل من السجارة والبرتقالة والثبيز والنار واللحم . لكل هذه الكائنات تماسك متميز من الحياة بدقة ويصبحها رغم ذلك في كل تقلباتها . وتشبه هذه التلقائية الفريدة المتجمدة هذا المجهود الذي يبقى الدائرة دائرة فيما يتعلق بها وحدها بينما تنكسر دوماً من ناحية اخرى فيما لا نهاية له من النقط المقابلة : وهذه الأشياء مفتوحة .

فلنقترب منها أكثر من ذلك . ها أنذا لم اعد أميز بين بطل الرياضة وهو ذلك الانسان الذي كان بونج يصفه منذ قليل وبين القفص او السجارة التي يصفها الان . ذلك انه يخوض الواحد كي يرفع الآخرين . لقد شاهدنا كيف انتهى بأفعال هذا اللاعب الرياضي إلى انها لم تعدد سوى خصائص نوعية . ولكن على العكس يغير الشيء الحالى من الحياة خصائص خصوصية . فهو يقول عن بطل الالعاب : « وليخلس من يسقط من العقد كدودة القرد ولكنه يثبت فوق رجلين .. » ويقول عن السجارة : « والجو مليء بالضباب وجاف في وقت مما ومضطرب كذلك وتوضع السجارة فيه دائماً وضعاً عكسياً منذ استمرت في خلقه » . ويقول عن الماء : « انها تذوي بلا توقف وترفض في كل لحظة اي شكل من الاشكال ولا تسعى إلا إلى تواضع وان تستلقي مستوية على بطنها فوق الأرض بثابة جثة ... » .

ليس الامر هنا امر حالات يضع فيها الشيء سبب خارجي ( كالثقل مثلاً ) ولكنه امر عادات مشتركة بين النوع . وهذا يفترض استقلالاً ذاتياً معيناً لكل شيء بالنسبة الى وسطه وضرورة داخلية خاصة به . وينشأ عن ذلك أن علم

تكوين المخلوقات يصبح أميل إلى أن يحمل ملامح التاريخ الطبيعي . وقrouch من كل النباتات والناس والحيوانات والمعادن على قدم المساواة . وليس ذلك انتـ رفـنا ( او خـفـنا ) كلـ الكـائـنـاتـ حتىـ بلـغـتـ صـورـةـ الحـيـاـةـ الـبـحـثـةـ ولـكـنـناـ خـصـصـناـ كـلـاـ بـنـفـسـ الـقـاسـكـ الـبـاطـنـيـ معـ اـسـقـاطـ الدـاخـلـ عـلـىـ الـخـارـجـ حـسـبـ تـعـبـيرـ هـيـجـلـ .

انـ السـبـبـ فيـ هـذـهـ الاـصـالـةـ الـغـامـضـةـ لـاـشـيـاءـ الـحـجـرـيـ عـنـدـ بـونـجـ هوـ انـ هـذـهـ الـاـشـيـاءـ عـلـىـ وـجـهـ التـحـدـيدـ لـيـسـ ذـاتـ حـيـاـةـ .ـ اـنـهاـ تـحـفـظـ بـتـوـقـفـهاـ وـبـتـجـزـئـهاـ وـبـدـهـشـتـهاـ وـبـتـلـكـ الرـغـبـةـ الـدـائـمـةـ فيـ اـنـ تـهـدـمـ وـهـيـ الـتـيـ سـاـهـاـ لـيـنـتـسـ غـبـاوـتـهاـ .ـ وـلـمـ يـقـ بـونـجـ عـلـىـ هـذـهـ الـكـيـفـيـاتـ فـقـطـ بـلـ صـارـ يـعـلـمـهاـ اـيـضاـ .ـ وـلـكـنـهاـ مـتـجـمـعـةـ وـمـتـرـابـطـةـ فـيـ بـيـنـهـاـ بـوـاسـطـةـ الـخـصـائـصـ وـالـمـشـاعـرـ الـتـيـ تـتـحـولـ عـنـدـ لـسـهاـ وـتـعـجـبـ وـتـنـحـلـ فـيـ نـفـسـ الـوقـتـ عـنـدـمـاـ تـوـصـلـ بـعـضـ مـاـ فـيـهـاـ مـنـ التـوـرـ الـبـاطـنـيـ الـيـهـاـ .ـ اـنـظـرـ إـلـىـ الـحـجـرـ ..ـ اـنـهـ حـيـ ..ـ وـاـنـظـرـ إـلـىـ الـحـيـاـةـ ..ـ اـنـهـ حـجـرـ .ـ وـتـوـافـرـ الـمـقـارـنـاتـ الـمـشـقـةـ مـنـ عـلـمـ الـاـشـكـالـ الـبـشـرـيـةـ .ـ وـلـكـنـهاـ مـقـارـنـاتـ يـنـتـجـ عـنـهـاـ خـصـوصـاـ هـبـوـطـ بـاـ يـتـعـلـقـ بـالـإـنـسـانـ وـعـرـقـلـةـ لـهـ كـاـ يـقـولـ مـؤـلـفـنـاـ فـيـ نـفـسـ الـوقـتـ الـذـيـ تـسـعـيـ فـيـهـ إـلـىـ الـقـاءـ الـضـوءـ عـلـىـ الشـيـءـ وـتـوـضـيـحـهـ بـشـكـلـ مـشـتـبـهـ .ـ لـنـعـدـ إـلـىـ الـمـيـاهـ :

ـ «ـ اـنـهاـ بـيـضـاءـ وـلـامـعـةـ طـازـجـةـ وـلـاـ شـكـلـ لـهـ سـلـيـةـ وـعـنـيـدـةـ فـيـ رـذـيـلـهـ الـوـحـيـدـةـ :ـ الـثـقـلـ .ـ بـلـ وـقـيـ حـوـزـتـهـ وـسـائـلـ اـسـتـثـانـيـةـ لـاـرـضـهـ هـذـهـ الـرـذـيـلـةـ :ـ الـدـوـرـانـ وـالـنـفـاذـ وـالـقـرـضـ وـالـتـصـفـيـةـ »ـ .

ـ أـلـاـ يـصـلـحـ هـذـاـ لـيـكـونـ وـصـفـاـ لـأـسـرـةـ نـبـاتـيـةـ ؟ـ وـلـكـنـ بـونـجـ يـسـتـمـرـ :

ـ «ـ وـتـنـظـلـ تـلـعـبـ بـدـاخـلـهـ اـيـضاـ هـذـهـ الـرـذـيـلـةـ .ـ اـنـهـ تـنـدـوـيـ بـلـ تـوـقـفـ وـتـرـفـضـ فـيـ كـلـ لـحـظـةـ اـيـ شـكـلـ مـنـ الـاـشـكـالـ وـلـاـ تـسـعـيـ إـلـاـ إـلـىـ اـنـ تـوـاـضـعـ وـانـ تـسـتـلـقـيـ مـسـتـوـيـةـ عـلـىـ بـطـنـهـ فـوـقـ الـاـرـضـ بـثـيـاثـةـ جـثـةـ .ـ .ـ .ـ .ـ »ـ .

ـ وـيـرـدـنـاـ هـذـاـ الدـوـيـ الدـاخـلـيـ إـلـىـ غـيـرـ الـعـضـوـيـ فـيـ لـحـةـ .ـ وـتـكـادـ تـخـتـفـيـ وـحدـةـ الـمـاءـ كـلـيـةـ .ـ اـنـاـ نـتـرـدـدـ فـيـ مـتـابـعـةـ اـحـدـ الـطـرـقـ الـذـيـ يـسـوـقـنـاـ نـحـوـ بـعـضـ هـذـهـ الـشـخـصـيـاتـ الـخـيـالـيـةـ فـيـ الـاـحـادـيـثـ الـقـصـصـيـةـ الـطـرـيـةـ الـخـالـيـةـ مـنـ الـعـظـمـ وـالـمـسـتـعـدةـ

دائماً للتبسيط والتي نعلقها بالاذن فتلقي بنفسها تواً الى الارض بكل ما فيها من تطويل ... او في سلوك طريق آخر يكشف لنا عن تفككك كل جزيئات الماء وعن سحق كينونتها ويؤكد قدرة السكون والسلبية الالهائية ضد كل محاولة للتوحيد .

و عندما نصبح عند مفترق الطرق او عند عدم الثبات على رأي وهو ما لا يفارق قارئه مؤلفات بونج قط تجده يضيف فجأة : « نكاد نجزم بأن الماء مجنون » . ومن ذا الذي لا يلحظ في هذه المقطوعة ان الماء ليس هو الذي يأخذ طابعاً جديداً بل ان الجنون هو الذي يخضّع لتحول سري وانه هو الذي يتغير ويصير ماء مجرد ملامسته سطحه ويصبح في الانسان وخارج الانسان سلوكاً غير عضوي : وسأحكى بنفس القدر عن كل الاحاسيس الوجدانية التي يغيرها بونج الى اشيائه . انها دلالات كثيرة تلك التي يريد حذفها من الانسان وانها لاجراءات عديدة تلك التي يحافظ بها على عدم التوازن الدقيق التي يريد وضعنا فيه .

ما هي العلاقات بين الشيء الموصوف على هذا النحو وبين وسطه ؟ انه لن يصير خارجاً مخضماً . وغالباً ما يضم بونج ما ينتمي الى خارج الشيء وما يستقر على الشيء بعض الوقت الى الشيء نفسه ويجعل منه احدى خصائصه : فالمحصلة تبدد ماء البحر الذي يغمرها ولا تبدد نور الشمس . والثقل رذيلة في الماء وليس دعوة خارجية . ولذلك يقال ان هذا هو اخص ما يميز الملاحظة : فأنما الملاحظ ارتفاع بالونة مليئة بالغاز فأتكلم عن قوتها في التصعيد او اقول مع ارسطو ان مكانها الطبيعي هو ان تكون على ارتفاع . وماذا أكثر طبيعية عند بونج طالما انه قد صمم على اظهار الأشياء على نحو ما يراها ؟

وهذا هو الواقع . وسيكون ذاك كاملاً تاماً إذا امتنع عن اي جلوه إلى العلم كما اخبط لنفسه . ولكن هنا نحن اولاً نلاحظ ان بونج قد انشغل ايضاً وفي نفس الوقت بعالم العلوم تحت تأثير غموض جديد ارادي في هذا العالم الخاص باللحظة المحسنة . وترشده وتقوده في كل لحظة معارفه العلمية وتسمح له بمساءلة

شيئه في تحديد أكثر . فأوراق الشجر « قد فقدت عزمهما بما علاها في بطء من الصدأ .. » والنباتات « يفرح منها حامض الكربونيك بواسطة وظيفته الكلوروفيلية مثل تنهد يدوم ليالي » . ويصف بونج ما يتعلق بالحصاة في ألفاظ رائعة متعرضاً ليلاد الأرض وبرودها . وليس صورة أحياناً سوى مجاز يهدف إلى جعل القانون العلمي أكثر قبولاً .

فهو يقول مثلاً ان الشمس « تفرض على ( الماء ) دورة دائمة وتعاملها معاملة السنجب المحشور في العجلة » فعام الملاحظة السحري ينبعشنا في اجزائه السفلي بعام العلم ويجزمه . « فالروح المستاء من الافكار التي تفتدت أول الأمر بأمثال تلك المظاهر فيما يتعلق بالحجر ستظهر في مقابلها الطبيعة في النهاية على نحو بسيط جداً مثل الساعة التي يقوم مبدأها على اساس دوران عجلاتها بسرعات غير متساوية على الرغم من ادارتها بمحرك واحد » .

وهذه الرؤية الميكانيكية قوية جداً لديه إلى حد أنها تثير في كتابه نوعاً من اختفاء السيولة . فالماء يعرف بتكسره ويقارن بين المطر وبين الشبكة الجدولية والاثقال وكرات البلي والابرات وتفسر على ضوء آلية الساعة . والبحر يكون مرة « كومة شبه عضوية للأشرعة وموزعة توزيعاً متساوياً فوق ثلاثة ارباع العالم » ومرة اخرى يكون جزءاً ضخماً من « مؤلف بحري » تثنية الرياح وتصفحه . وهذه التغيرات في العناصر هي بالتأكيد أخص ما يخص المصور والشاعر وهي ما كان يعجب بروست في الاستر . ولكن الاستر كان يحول الأرض أيضاً إلى ماء . وما هنا نحس ان قاع الاشياء جامد . « يكون سائلاً في التعريف ما يفضل الطاعة على الثقل للمحافظة على شكله وما يرفض الشكل لاطاعة ثقله » . ونلحظ اذن إن السيولة احدى وظائف المادة وان خلاصة الامر انه يوجد مادة . وهذا الانتقال الدائم في حركة الفراشة من الداخل إلى الخارج هو السر في هذه الاصالة والقوةتين تتمتع بها اشعار بونج . ان هذه التهدمات الصغيرة بداخل نفس الشيء هي التي توحى بحالات تجري تحت خصائصه .. ثم بتلك المطالع الفجائية التي توحد مرة واحدة بين

الحالات وتحيلها إلى سلوك وإلى مشاعر . وهذا الاستعداد الروحي الذي يوكله بونج لدى القارئ بحيث لا يجد راحة في أي مكان وبحيث يشك ما إذا م تكون حركات الروح هزات مادية .. هذا الاستعداد الروحي وهذه المبادرات الدائمة هي التي تسمح له بأن يظهر الإنسان كهذا القدر الصغير من اللحم الحبيط ببعض العظام وإن يظهر اللحم على عكس ذلك كما لو كانت « نوعاً من المصنوع : فتحات وافران كبيرة والاحواض يحوار المطارق الميكانيكية الكبيرة ووسائل الرسم » . وتلك هي طريقة في توحيد الانظمة الميكانيكية في العمل بواسطة عبارات سحرية وفي اظهار ما يخفى داخل السحر فجأة من حتمية كونية . ومع ذلك فالصلابة هي التي تسود . والكلمة الأخيرة للصلابة والمعلم .

وقد كتب بونج على نفس الوتيرة بعض الأشعار الرائعة في نغمة جديدة تماماً وخلق طبيعة مادية خاصة به . ولن نجد سبيلاً لمطالبته بالزائد . ولا بد ان نضيف ان محاولته هي أغرب المحاولات ولعلها اكثرا المحاولات أهمية في هذا العصر بما لها من ارضيات خلفية . ولكننا إذا شئنا أن نستخلص أهميتها فلا بد وأن ندفع مؤلفها إلى التخلص عن بعض التناقضات التي تزيفها وتشوهها .

فهو لم يكن مخلصاً لقوله . لقد جاء إلى الأشياء لا على نحو ما زعم بدهشة ساذجة ولكن بتشييع مادي . الحق ان الامر لا يتعلق عنده بمذهب فلسفى قبلى وإنما باختيار أصيل في نفسه . لأن مؤلفاته تهدف إلى التعبير عن ذلك بقدر ما تهدف إلى أداء الأشياء موضع التفاته . وهذا الاختيار صعب التعريف إلى حد ما . كان رامبو يقول :

اذا كنت أملك الذوق فليس ذلك  
للاهتمام بالأرض والأحجار .

وصار رامبو من ثم يحمل بالمذابح الضخمة التي من شأنها تخليص الأرض من سكانها وحيواناتها ونباتاتها . أما بونج فليس دموياً إلى هذا الحد . انه رامبو الايض كا يقولون . ويعكتنا أن نطلق على كتاب التشيع للأشياء اسم « الجيولوجيا أو علم طبقات الأرض بدون مذابح » . وهو يبدو لأول وهلة

محباً للزهور والحيوانات وحتى الناس ولا شك في انه يحبهم . ببل وكثيراً . ولكن على شرط أن يعجبهم . فهو مشبوب العاطفة والرذيلة معـاً نحو الشيء الحالـي من الحياة .. الشيء المادي .. ما هو صلب .

وكل شيء صلب عنده : ابتداء من عبارته حتى قواعد كونه العميقه . ! وإذا اغار المعادن أنواعاً من السلوك الانساني فذلك بقصد معدنة الناس . وإذا اعطى الاشياء طرائق وجود فذلك بقصد معدنة نفسه . ولعله يكون مسماً وأن تستشف من مشروعه الشوري ما يجري وراءه من الحلم الكبير في تسجيل ما بعد الموت . وهو الحلم بدفن كل ما هو حي وخاصة الانسان داخل أكفان المادة .

فكـلـ ما يـخـرـجـ مـنـ يـدـيـهـ مـادـةـ بـاـيـ فـذـلـكـ خـصـوـصـاـ أـشـعـارـهـ . وـرـغـبـتـهـ النـهـائـيـةـ هيـ انـ تـظـهـرـ هـذـهـ المـدـنـيـةـ كـامـلـةـ أـحـدـ الـأـيـامـ بـمـؤـلـفـاتـهـ كـمـقـابـرـ كـبـيرـةـ مـنـ الـقـوـاقـعـ فـيـ أـعـيـنـ قـرـدـ مـنـ الـفـصـائـلـ الـرـاقـيـةـ عـنـدـمـاـ يـتـصـفـ فـيـ سـهـوـ بـوـصـفـهـ شـيـئـاـ هـوـ أـيـضـاـ هـذـهـ الـبـقـاـيـاـ مـنـ أـبـجـادـنـاـ . اـنـهـ يـسـتـشـعـرـ نـظـرـهـ هـذـاـ الـقـرـدـ وـيـشـعـرـ بـهـ مـقـدـمـاـ عـلـىـ نـقـسـهـ : فـهـوـ يـشـعـرـ تـحـتـ هـذـهـ أـعـيـنـ الـمـذـهـوـلـةـ مـنـ الـاـنـدـهـاـشـ كـلـ أـمـرـجـتـهـ وـهـيـ تـتـصـلـبـ حـتـىـ يـصـبـحـ كـاـنـهـ قـنـالـ . وـبـذـلـكـ يـتـهـيـ كـلـ شـيـئـ فـهـوـ مـنـ نـقـسـ طـبـيـعـةـ الصـخـرـةـ وـالـمـصـاـةـ وـتـشـلـ الـدـهـشـةـ الـشـدـيـدـةـ مـنـ الـحـجـارـةـ أـذـرـعـتـهـ وـسـاقـيـهـ . وـكـتـابـاتـهـ تـصـوـبـ نـحـوـ اـعـدـادـ هـذـهـ الـمـصـيـةـ الـأـصـيـلـةـ وـغـيـرـ الـمـعـادـيـةـ . وـمـنـ أـجـلـ ذـلـكـ يـلـتـمـسـ خـدـمـاتـ الـعـلـمـ وـخـدـمـاتـ فـلـسـفـةـ مـادـيـةـ .

وـأـرـىـ فـيـ ذـلـكـ أـوـلـاـ نـوـعـاـ مـعـيـنـاـ مـنـ الـإـبـادـةـ فـيـ لـمـحةـ لـكـلـ مـاـ يـعـانـيـ بـسـبـبـهـ مـثـلـ الـخـيـانـاتـ وـالـظـلـمـ وـاـضـطـرـابـ الـمـجـتمـعـ الـكـرـيـهـ الـذـيـ أـلـقـىـ بـهـ فـيـهـ . وـلـكـنـ يـيـدـوـ مـنـ نـاحـيـةـ ثـانـيـةـ اـنـ اـخـتـارـ وـسـيـلـةـ سـرـيـعـةـ لـتـحـقـيقـ رـغـبـتـهـ الـمـشـرـكـةـ فـيـ الـوـجـودـ كـنـمـوذـجـ الشـيـئـ فـيـ ذـاـتـهـ <sup>١</sup> بـطـرـيـقـ رـمـزـيـةـ . إـنـ مـاـ يـبـهـرـهـ فـيـ الشـيـئـ هـوـ طـرـيـقـةـ

١ - الشـيـئـ فـيـ ذـاـتـهـ اـسـتـخـدـمـهـ سـارـتـ لـدـلـالـةـ إـلـىـ الـوـجـودـ غـيـرـ الـوـاعـيـ الـذـيـ اـسـمـاهـ الـوـجـودـ لـذـاتـهـ . ( المـتـرـجـمـ ) .

حياته وتأييده الكلي لذاته وسكونه . ليس ثمة اي هروب أو غضب أو قلق: ذلك هو عدم الاضطراب الامحسوس في الحصاة .

وقد أشرت في بعض كتاباتي الاخرى ان رغبة كل منا هي في ان يوجد بوعيه كاملاً على طريقة وجود الشيء . ان يكون المرء بأكمله وعيًّا وأن يكون أيضاً بأكمله حبراً . وتعطي المادية إلى هذا الحلم رضا مبدئياً ما دامت تقول للانسان انه ليس سوى آلة . وهكذا أجد لذة حزينة في أن أشعر بنفسي أفكراً وفي أن أعرف نفسي بوصفي نظاماً مادياً . وينخيل إليّ ان بونج لا يرضي عن هذه المعرفة النظرية البحتة . وقد قام بأكبر مجهود أصل من أجل التزول بهذه المعرفة النظرية البحتة إلى الحدس . ويكون اتم اللعبة بمجرد قدرته على وصل هذين المجالين . ويصبح التنقل على شكل الفراشة الذي لاحظته منذ قليل بين الداخل والخارج ذا وظيفة محددة . ان بونج يستغل الانصهار الحقيقي للوعي والشيء في أرجحتنا بين هذا وذاك بسرعة كبيرة جداً على أمل تحقيق الانصهار بأقصى آماد هذه السرعة .

ولكن ذلك مستحيل . فمها أرجحنا بالسرعة التي يريدها فانه هو نفسه الذي يهزنا على هذا النحو من طرف قصي إلى آخر . ومها حاول ان يقفل العالم على نفسه مع كل ما يوجد فيه ففي نفس اللحظة يجد نفسه بالخارج .. خارج العالم .. وجهاً لوجه أمام الأشياء .. وحيداً . وهذا الجهد من اجل رؤية المرء لنفسه بعيون نوع غريب حتى يعيق نفسه من الواجب المُؤلم في ان يكون ذاتاً .. مر بنا هذا الجهد قبل ذلك مائة مرة في صور متباينة لدى باتاي ولدى بلاشوا وعند السيراليين أو فوق الواقعين . هذا الجهد يمثل معنى التخيالي الحديث كما يمثل أيضاً معنى المادية الخاصة جداً لدى مؤلفنا<sup>1</sup> . انه يفشل في كل مرة . ذلك

---

1 - انه يمثل احدى تنتائج وفاة الله . فطالما كان الله حياً كان الانسان هادئاً : كان يعرف كيف يرى نفسه . أما هو الاله الواحد اليوم وتبرز نظرته كل شيء فإنه يلوي عنقه كي يرى نفسه . ( المؤلف ) .

أن من يبذل الجهد لمجرد انه هو الذي يصنعه يهرب بنفسه ويستقر فيها يعلو ذلك الجهد . مثل هيجيل حين لا يستطيع أن يدخل في الميجلية منها عمل . ومحاولة بونج مقدر لها الفشل مثل كل المحاولات الأخرى من نفس النوع . ومع ذلك فقد كانت لها نتيجة غير متوقعة . لقد أقفل العالم على كل شيء وعلى نفسه من حيث هو شيء . وبقي فقط وعيه المتأمل الذي يهد نفسه بالضرورة خارج العالم لأنه على وجه التحديد وعي بالعالم : انه وعي عار ويقاد يكون غير شخصي . فهذا صنع بونج اذا لم يكن ما صنعه هو نفس الاستخلاص أو الاقتضاب الظاهري أو الفينومينولوجي ؟ ألا يحتوي في الواقع من اجل التخلص من كل فكرة قبلية على طريقة وضع العالم بين أقواس !

فلم يعد العالم منذ ذلك الحين مثلاً أو حقيقة عالية .. لا مادة ولا روح . انه بكل بساطة هنالك وأنا أعيه . كم كانت نقطة ابتداء بونج تكون رائعة لو أنه وافق على الانطلاق بدون أي حكم قبلي أو ظن سابق « نحو الأشياء نفسها » ! سيصبح العلم نفسه هنا في العالم بين أقواس . ولن يملك إلا أن يقول حقاً ما يراه ونحن نعلم بأي صرامة يراه . لن يضيع شيء سوى هذا التشيع فيتناول الناس كالأصنام أو كالمانكارات . ذلك انه ينبغي قبولهم بهم من دلالات انسانية بدلاً من الانطلاق من مادية نظرية لانزالهم بالقوة إلى مستوى الإنسان الآلي أو الأوتومات ولن يكون هذا التغيير البسيط سبباً في الأسف مادام الكتابات السيسية الوحيدة التي ألفها بونج بل أشد كتاباته سوءاً هما : ر . ك . سين رقم ومطعم ليمونيه اللذان يخصها بالجموع البشرية .

ولم يتلأ فيها معنى الأشياء وطرائقها في السلوك إلا في وهج أكثر شدة . ذلك انه إذا أمكن ان يقال عن كل شيء انه مادة في مادية بونج الغريبة كانت كل شيء من جهة أخرى فكراً طالما ان كل شيء تعبير . لا بد من البقاء متفقين معه بهذا الشأن ويكون أن تعلمنا الأشياء طرائق الوجود . اني أود ان يكون اسدأ أو حصاة أو فارأ أو بحراً وأريد أن أكون ذلك كلّه معه . وسأرفض الاعتقاد تماماً مثله بأن تجربتنا النفسية هي التي تسمح بتشريف المادة الفزيائية

بطريقة رمزية.

ولكن هل استنتج مثله ان الموضوع يسبق هنا الذات؟ ليس ذلك ضرورياً. لقد كتبت في مجال آخر - إذا استطعت أن اسمع لنفسي بذكر نص خاص بي - ما يلي :

« لا يرمي اللزج إلى أي سلوك نفسي قبلي . انه يظهر علاقة معينة للموجود مع نفسه وهذه العلاقة في ذاتها لها طابع نفسي لأنني اكتشفتها في مسودة للامتلاك ولأن الزوجة أعادت إلى صوري . فهكذا تزودت منذ اتصالي الأول باللزج برسم تحظيري وجودي ذي قيمة ، يعلو على التمييز بين ما هو نفسي وما ليس بنيفسي من أجل تفسير معنى وجود كل الموجودات من فصيلة معينة . وتبزر هذه الفصيلة كطارق فارغ سابق على تجربة الأنواع المختلفة من اللزج . ولقد أقيمت بهذه الفصيلة إلى العالم بواسطة مشروعي الأصلي أمام اللزج . فهي بناء موضوعي للعالم ... وما نقوله عن اللزج يصلح لكل الأشياء الحبيطة بالطفل : فيمد اليماء البسيط لموادها آفاقه إلى أن تبلغ أقصى آماد الوجود ويهب في نفس اللحظة مجموعة من المفاتيح من أجل فك رموز الوجود فيما يتعلق بكل الواقع الإنسانية » .

ولكن منذ ذلك الحين لا أعتقد اتنا بانتقالنا إلى الأشياء كما يريد بونج سعثر عندها على طرائق للاحساس ولا اعتقاد أيضاً في لزوم ان نعيها ايها بعد ذلك حتى نحصل على مزيد منها . ان ما نعثر عليه في كل مكان .. في الخبرة وفي ابرة الفونوغراف (الحاكي) وعلى العسل الموضوع فوق الخبز ... هو نحن أنفسنا .. نحن دائمًا . وهذه الطائفة المتنوعة من المشاعر الصياء الغامضة التي تقوم بتوضيحها كانت لدينا من قبل أو على الأصح لقد كنا تلك العواطف .

ولكنها لا تجعل رؤيتها مكنته .. فهي تختفي بين الأغصان وفي الأحجار وتکاد تكون بغير نفع . ذلك أن الإنسان غير متجمع في نفسه وانما في الخارج .. بين السماء والارض . وللحصاة داخل . أما الإنسان فلا داخل له . ولكنه يضيع كيما توجد الحصاة . وكل هؤلاء الناس الأدنى الذين يريد بونج ان

يُهرب منهم او ان يخدهم ... هم أيضاً فئران وسباع وأشباك وجواهر . انهم ذلك كله لأنهم « موجودون - في - العالم » على وجه التحديد . ولكنهم لا يلحظون ذلك . ولا بد من اظهار ذلك لهم . وهكذا يتطلب الأمر في رأيي الحصول على مشاعر جديدة أقل مما يتطلب تعميق وضعنا الانساني .

وما يedo لي ذا أهمية ممتعة هو أنه في الوقت الذي يسعى فيه باشلار لاظهار الدلالات التي يغيرها خيالنا المادي إلى الهواء والماء والنار والارض عن طريق التحليل النفسي يحاول بونج من جانبه ان يقيم بناء هذه الدلالات بطريقة تركيبية . ويوجد في هذا اللقاء ضرب من التواعد على دفع قائمة الجرد إلى ابعد حد ممكن . ولا أريد دليلاً على النجاح " الكبير الذي أحرزه بونج في كل حماولاته سوى هذه الأصداء العديدة التي توقظها في نفس مقطوعاته الكاملة .

فمن بين هذه المقطوعات ما يوحىلينا في نفس الوقت بسلوك الشيء ويسلوكنا الخاص بنا حتى ليبدو لنا أن فنه يذهب إلى بعد بكثير من فكره . لأن بونج الفكر مادي <sup>1</sup> أما بونج الشاعر – إذا أهملنا توجهاته غير الموقفة على العلم – فقد أرسى قواعد ظاهرية الطبيعة

١ - ولكن المادي المُحْقِقِي لا يكتب أبداً كتاب التشيع للأشياء لأنه يعتمد على العلم والعلم يتطلب الخارجية المُذْهِرِية بصورة قبلية أي يقتضي العلم تحمل كل فردية . أو بمعنى أصح أن ما أراد بونج أن يعنيه هو على التحديد تلك الفرديات ذات الدلالة التي لا حصر لها مما يلقاه حوله . انه يريد باختصار ان يعبر العالم كما هو الى نطاق الابد .

## الذهاب والآيات<sup>١</sup>

باران رجل في الطريق . ولا بد ان يصل الى غاية هذا الطريق وان يعرف ايضاً على التحديد اين يريد ان ينتهي . ولكن نستطيع اليوم ان نتبين المعنى العام لرحلته : وسأدعى انها عودة . وقد سمى هو نفسه احد مؤلفاته باسم : عودة إلى فرنسا . وقال فيه : « لقد تعلمت بعد هجران طويلاً ان القوى المتوسطة مكلفة بمنع الانسان من الخروج من ذاته بأن تضع في طريقه الحدود القصوى من الحواجز التي يهدده الفناء إذا تخطتها » . وهذه الكلمات وحدها كفيلة بتاريخ محاولته : لقد حمل نفسه على التطرف واراد الخروج من نفسه . وهذا هو ذا يعود . ليس هذا هو تاريخ الادب كله فيما بعد الحرب ؟ كانت توجد الوات من الطموح الكبير اللانهائي وكان المطلوب بلوغ الطبيعة بغير الناس سواء في الانسان او خارجه . وكم توغلوا على اقدام الذئاب داخل الجينية لمبالغتها ورؤيتها اخيراً كما كانت حيناً لم يكن بها انسان يراها . ثم بعد ذلك في حوالي الثلاثينات امكن تسجيل عودة إلى ما هو انساني تحت تأثير التشجيع والدفع في القنوات والاستعجال من قبل الناشرين والصحفيين وتجار التحف . هي عودة إلى النظام . وكان ينبغي تعريف حكمة متواضعة عملية بحيث يصير التأمل ثانياً بالنسبة إلى فعل ذي فاعلية محدود وبحيث تذعن القيم الطاغية

---

١ - حول « ابحاث في طبيعة ووظائف اللغة » من تأليف باران .

الخاصة بالحقيقة للامانة . ولم تكن تلك الحكمة مع ذلك برامجاتيكية او ذرائية ولا انتهازية وانما خصخصة جديدة للقيم في سبيل توضيح الفعل عن طريق المعرفة وفي سبيل اخضاع المعرفة للفعل ومعادلة الفرد مع النظام الاجتماعي مع رفض التضحية به . وباختصار هي حكمة اقتصادية كانت شاغلها الاكبر هو ايجاد التوازن .

وأخشى أن يكون الصغار منا قد تجاوزوها اليوم . ولكن الواقع تبدو ذات دعوى مشروعة للأقل والأكثر معاً . بيد انها مغامرة من مغامرات الروح في النهاية . ولها قيمتها مثل المغامرات الأخرى . مثل السيراليه أو فوق الواقعية ومثل النزعة الفردية عند اندرية جيد وينبغي لذلك أن نحكم عليها مؤخراً وفقاً لنتائجها . على أي حال لقد اختار باران لنفسه عن طريق هذه المغامرة وفي داخلها .

وعلى الرغم من ذلك يجب أن نتفاهم . لقد كانت هناك أنواع من العودة الزائفة . فبعض الناس مثل شلومبيرجي الذي لم يكن يعتقد اطلاقاً في انه قد ارتحل كان يعني فقط ان يفرض على الآخرين العودة . « يجب علينا أن نرجع القهقري في الطريق » . ولكننا نعرف جيداً ان استخدامه هنا لكلمة علينا هو استخدام مؤدب .

وقد احتلت محله بسرعة شبيهة حزينة قاسية شاعرة بعدي قصر أعمارها . واتخذت مكانتها في الفريق الماضي على الطريق . وهي شبيهة مشابهة لهؤلاء الناس الذين يسميهم الجمورو في مداعباته « انهم عادوا من كل مكان قبل ان يبلغوه » . بل يعيش البعض نوعاً غريباً من الوصولة الحزينة لدى جوليان سوريل ذي الدم الفقير مثل أرمان بيتيجان حين كان يراهن على ذلك الانتعاش المالي حتى يصل الى ما يريد .

أما باران فقد عاد عوداً حقيقة . لقد عرف الميل نحو الانساني وعاش ذلك الميل . ويعود في بطء وفي غشم نحو الناس حاملاً من الذكريات ما لا يعرفه الشباب . قد نفطر في عودة أرجوان وفي تشنج المفاصل الفوق واقعي أو

السيرالي الذي صار يحمله اسلوبه الجديد . فقد كانت في اسلوبه ذلك فتحات ذات مضات متوجهة مبالغة تعيد إلى الذاكرة الأعياد القديمة . وقد تذكر أيضاً في عودة لافريناي حيناً رجع من التكعيبة . فقد صار يظهر معنى خجولاً متعددًا على رؤوس من المجر .  
وبaran هو أخو هؤلاء .

غير ان فجوره وتوباته وغضباته و Yasه .. قد مضى كل ذلك فيما بينه وبين اللغة . ولنعتبر كتابه عن : ابحاث في طبيعة ووظائف اللغة خطوة من خطوات العودة الى النظم . فذاك افضل من اعتباره نزولاً من جديد . وهو يقول :

« اتنا نصعد فوق السهل المرتفع الذي تصرع عنده الريح .. والذي تتعزل فيه الحياة .. ثم نهبط الى الوادي في فيض الماء حيث توجد الحدائق وحيث توجد البيوت وحيث يوجد الحداد والتجار تحت المدافن والكنيسة . اتنا نعود الى النزول عندما يأتي السماء مع الظلال الأولى ... كل شيء يصعد من الوادي ليعود اليه » <sup>١</sup> .

ويمتاز Baran بالفنانية . وبطريق الصدفة الخاصة جداً يتكلم هذا الرجل الطيب الأمين ذو الذكاء المحايد الذي يفكر في الآخرين أكثر مما يفكر في نفسه ..  
يتكلم عن نفسه في أي كلام ينطق به دون أن يرد ذلك على خاطره . قد يقال انه يعمل كأي شخص آخر . فليكن . لكن هل يمكن حل رموز أقواله وشهادته تماماً على الأقل ؟ لو فعلنا ذلك لاستعدنا تثبيت تاريخ ذلك النزول من جديد في الثوب الحزين الذي تبيز به اليأس الغالب بعد سنوات التحول — حسب تعبير دانييل روبس — في النصف الثاني من سنوات ما بعد الحرب .

---

١ — من كتاب : العودة الى فرنسا ( طبعة جراميde سنة ١٩٣٦ ) .

## ميرلو - بونتي<sup>١</sup>

كم فقدت من اصدقاء ما يزالون أحياء إلى اليوم . لم تكن غلطة أحد : فقد كانوا ما كانوا و كنت ما كنت ، وكان الحدث قد صنعوا وقرب بيننا ، ثم فرق بيننا . وميرلو - بونتي أعرف ذلك ، ما كان يقول شيئاً آخر حين كان يحدث له أن يفكر بالناس الذين هيمتنا على حياته ثم تركوها . لكنه لم يفقدني قط ، وكان لا بد أن يموت حتى أفقده . كنا ندّين ، صديقين ، لكننا لم نكن صنوان : ولقد فهمنا ذلك بسرعة ، ولقد وجدنا تسلية في البداية في خلافاتنا ، ثم هبط البارومتر حوالي عام ١٩٥٠ : فقد هبت على أوروبا وعلى العالم ريح نашطة ، وراح الموج الهائج يصدم أحدهنا بالآخر ليقى بكل منا ، من ثم ، في نقطتين متبعدين على أشد ما يكون التباعد . ولم نقطع قط صلات كانت في غالب الأحيان متواترة : ولو سألتم عن السبب لأجبت ان الحظ لعب دوراً كبيراً ، وانه كان لنا فضل في ذلك بعض الأحيان . لقد حاول كل منا أن يبقى وفيأ لنفسه وللآخر ، ولهذا نجحنا في ذلك تقريباً . ولم ينقض بعد على موت ميرلو زمن طويل حتى يكن رسم شخصيته ، وسيجعلنا نقترب منه على نحو أفضل - ربما من دون علمي - فيما لو رويت ذلك الخصم الذي لم يقع ، صداقتنا .

في المعهد العالي ، كنا نعرف بعضنا البعض من غير ان نتعاشر ونتصاحب .

---

١ - هذا الفصل ترجمة جورج طرابيشي .

كان طالباً خارجياً ، وكانت داخلياً : وكان كل نظام من هذين النظائر يعتبر نفسه كوكبة الفرسان ويعتبر النظام الآخر فرقاً مشاة دون مكانة . وجاءت الخدمة العسكرية ، فأصبحت عريفاً وأصبح هو ضابط صف : مرتبة من مراتب الفروسية أيضاً . وغاب كل منا عن أنظار الآخر . وأصبح استاذاً في بوفيه على ما اعتقد ، بينما درست أنا في المأهور . لكننا كنا نستعد ، من غير علمانا ، للتلاقي : فقد كان كل منا يحاول أن يفهم العالم ما استطاع إلى ذلك سبيلاً عن طريق الوسائل الموجودة تحت متناوله . وكانت وسائلنا واحدة - كانت تدعى آنذاك هوسرل وهيدجر - لأننا كنا من وسط واحد .

قال لي ميرلو ذات يوم من أيام عيد عام ١٩٤٧ أنه لم يبرأ قط من طفولته لا مثيل لها . فقد عرف في طفولته سعادة حميمة لم يطرده منها سوى التقدم في العمر . كان يشعر ، هو الباسكالي قبل أن يكون قدقرأ باسكال ، بشخصه الفريد وكأنه تفرد مغامرة : فالإنسان إنما هو شيء يأتي ويحيي ليس من غير أن يكون قد رسم حباك مستقبل أبداً جديداً وأبداً معاود من جديد . ومما زاده كان ميرلو إن لم يكن الفردوس المفهود : حظ كبير ، غير مستحق ، هدية مجانية ، ينقلب بعد السقطة إلى عداء ، ويتحول العالم إلى قاع بلقمع ويفقده سحره مسبقاً . وهذه القصة فريدة من نوعها ومشتركة معـاً : إن قدرتنا على السعادة تتعلق بتوازن معين بين ما أنكرته علينا طفولتنا وبين ما سلـت لنا به . ومع أنـا تجاوزـنا مرحلة الفطام ، ومع أنـا كـنا حـاصلـين عـلـى كلـ ما نـرـغـب فـيـه ، فقد ضـعـنـا . أـذـنـ هـنـاكـ حـظـوظـ مـقـسـومـةـ ،ـ لـاـ مـتـنـاهـيـةـ العـدـدـ :ـ وـلـقـدـ كـانـ قـسـمـتـهـ آـنـهـ

---

١ - لست أدرى أن كان ندم عام ١٩٣٩ على شرط الجندي البسيط عندما احتل بأولئك الذين كان قادتهم يسمونهم بصورة تدعو إلى الاستهانة وجلاً . لكنني حين رأيت ضابطي ، أولئك الماجزـين ، ندمت لما على فرضي في فترة ما قبل الحرب : فطالما أنه كان علينا أن نقاتل ، فقد كان من الخطأ أن نترك القيادة في أيدي أولئك الأغبياء المغرودين . ومعروف أنه ظل فرضياً ، بعد تلك المحبـةـ من الانقطاعـ التيـ كـانـتـهاـ المـقارـمةـ ،ـ وهذاـ ماـ يـفـسـرـ جـزـءـاـ منـ خـصـوصـيـتـناـ المؤـسـفـةـ .

ربح قبل الأولان . بيد انه كان عليه أن يعيش : فقد بقي عليه أن يصنع نفسه حتى النهاية كما صنعه الحدث . كما صنعه وكما لم يصنعه : باحثاً عن العمر الذهبي . وكانت سذاجته ، التي ولى عهدها ، والتي كونت أساطيره وما سماه « اسلوبه في الحياة » ، كانت تحدد اياته - للتقاليد التي تذكر ببطقوس الطفولة و « العفوية » التي تحفي حرية الطفولة المراقبة - وتكشف عن معنى ما يحدث بداءً بما حدث ، وتحول في آخر الامر الجرد والمعاينة إلى تنبؤ . هذا ما كان يشعر به ، وهو شاب فتى ، من دون أن يكون في وسعه بعد أن يعبر عنه . وهذه هي المتعطفات التي جاء عن طريقها إلى الفلسفة . لقد أخذته الدهشة ، لا أكثر : ان كل شيء معد مسبقاً ، ومع ذلك يتابع الانسان اللعبة . لماذا ؟ يحيا حياة تشهدها الغيابات ؟ وما الحياة ؟

كان اساتذتنا ، التافهون والجديون ، يجهلون التاريخ : فكانوا يحييون بأن هذه الأسئلة غير مطروحة ، او انه يساء طرحها ! أو ان الاجوبة - وتلك كانت عادة مضحكة من عادات القلم آنذاك - « كامنة في الاجوبة » . كان أحدهم يقول : التفكير هو ايجاد مقاييس ، ولم يكن يفعل لا هذا ولا ذاك . وكان الجميع يقولون : الانسان والطبيعة هما موضوع لفاهيم عامة . وهذا على وجه التحديد ما لم يكن ميرلو - بونتي يستطيع ان يقبل به : كان يفتاط ، هو الذي تعذبه الأسرار القديمة التي ورثها من فترة ما قبل تاريخه ، من هؤلاء الناس المستقيمين الذين يحسبون أنفسهم حومات ويمارسون « الفكر المطلق » ناسين اننا غائصون في الأرض من لحظة ولادتنا . وسوف يقول فيما بعد : انهم يتباهمون بأنهم ينظرون الى العالم مواجهة ، أفالا يعروفون انه يغفلنا وينتجنا ؟ ان الفكر ، مهما كان حراً طليقاً ، يمحى اثر هذا العالم ، ونحن لا نستطيع ان نكون فكراً واحدة لا تكون مشروطة من حيث العمق ، من البداية ، بالكونونية التي ترعم انها تتطلع اليها . وطالما اننا نارخ ملتبس - حظ ونحس ، صواب وضلال - ليس أصله المعرفة بل الحدث ، فلا يمكننا حتى ان نتصور بأننا نستطيع ان نترجم الى مصطلحات المعرفة حياتنا ، ذلك النسيج الذي تنسل

خيوطه . واي فكرة انسانية يمكن ان تقدم في القيمة على الانسان ، ما دام الانسان هو الذي يجعل من نفسه الحاكم عليها وضامنها ؟ وعلى هذا فإن ميرلو « كان يختار حياته » ولا يشرد بنا الذهن الى كيركفارد : فالأوان لم يأت بعد . كان الدانغركي <sup>١</sup> يهرب من المعرفة الميغيلية . وكان يختبر لنفسه كثافات خوفاً من الشفافية : اذا اخترقه النور ، فلن يعود سورين شيئاً . اما ميرلو - بونتي فعلى العكس : كان يريد ان يفهم ، ان يفهم نفسه . وليست هي غلطته إن كان اكتشف عند الاختبار بين المثالية الشمولية النزعية وبين ما سيسمه « تاريخيته الأولية » تناقضًا وتضاداً . انه لم يزعم فقط انه يقدم اللاعقل على المذهب العقلي : انما كان يريد ان يعارض لا حرکتی الذات الكاتانية بالتاريخ . وهذا معناه ، كما كان يقول رولتابي ، انه امسك بزمام العقل من الطرف الصحيح : لا اكثراً . وخلاصة القول انه كان يبحث عن « مرسة » . وواضح ما كان يفتقر اليه ليبدأ من البداية : القصدية ، الموقف ، وعشرين اداة اخرى يمكن الحصول عليها من ألمانيا <sup>٢</sup> . وفي نفس تلك الفترة تقربياً احتجت لنفس الأدوات وإن لدوافع أخرى . فقد جئت الى الفينومينولوجيا عن طريق لوفينا <sup>٣</sup> ، ورحلت الى برلين حيث أقمنا حوالى عام . وحين رجعت ، كنا عند نفس النقطة ، من غير ان يخامرنا شك في ذلك . وحتى أيلول ١٩٤٩ ، تابعنا قراءتنا وأبحاثنا . ب بنفس الوتيرة ، لكن كل على حدة .

ان الفلسفة ، كما هو معروف ، ليس لها من فاعلية مباشرة : وكان لا بد ان تتشعب الحرب حتى تقارب . ففي عام ١٩٤١ تشكلت في كل مكان تقربياً من أرض بلادنا روابط منتفقين ترعم انها تقاوم العدو المنتصر . وقد انتصت الى احدى هذه الروابط « الاشتراكية والحرية » . وانضم اليها ميرلو . ولم يكن

١ - يقصد سورين كيركفارد . « ه . م » .

٢ - حيث هوسرل وهيدجر . « ه . م » .

٣ - ١ . لوفينا : فيلسوف فرنسي معاصر متأثر بهوسرل وهيدجر . « ه . م » .

هذا اللقاء ابن الصدفة : كانت مشارينا وتقاليتنا وضيئنا المهني ونحن المترعرعين في حضن البورجوازية الصغيرة الجمهورية ، تدفع بنا الى الدفاع عن حرية القلم . وعبر هذه الحرية اكتشفنا سائر الحريات . وفيما عدا هذا ، كنا غيرين ساذجين . ودبت الحمى في وحدتنا الصغيرة التي ولدت من الحماسة ، وماتت بعد عام نظراً الى انها لم تكن تعلم ما عليها أن تفعل . وواجهت سائر الروابط في المنطقة المحتلة المصير نفسه ، لنفس السبب بلا ريب : فلم تبق منها ولا حتى واحدة عام ١٩٤٢ . وبعد ذلك بفترة وجيزة ملت الديغولية والجبهة الوطنية شمل هؤلاء المقاومين الأوائل . أما نحن الاثنين ، فعلى الرغم من فشلنا ، فإن « الاشتراكية والحرية » قد وضعت كلاماً منا بحضور الآخرين . ولقد خدمتنا العصر : كانت بين الفرنسيين شفافية قلوب لا تنسى ، هي الوجه الآخر للكراهية . وعبر هذه المودة الوطنية التي كانت تفضل كل شيء سلفاً لدى كل فرنسي بشرط أن يكون كارهاً للنازيين ، التقينا . وقيلت الكلمات الأساسية : الفينومينولوجيا ، الوجود . واكتشفنا اهتماماً حقيقياً . ولما كنا فرد في النزعة الى درجة تمنعنا من القيام بأبحاثنا سوية ، فقد أصبحنا متقاربين من خلال اتفاقتنا . كان كل منا على استعداد لأن يقنع نفسه بسهولة كبيرة ، بينه وبين نفسه ، بأنه فهم الفكرة الفينومينولوجية . وعندما كنا نتقابل كان كل منا يحصد في نظر الآخر الالتباس : هذا لأن كل واحد منا كان يفهم العمل الأجنبي ، وأحياناً العدو ، الذي يتم في الآخر ، وكأنه اخراج غير متوقع لعمله الذاتي . وأصبح هو سرل المسافة التي تفصل بيننا والصداقة التي تجمع بيننا معاً . وعلى هذا الصعيد لم نكن ، كما قال ميرلو بصدق اللغة ، سوى « فروق بلا ألفاظ أو بالأحرى ألفاظ تولدها الفروق التي تظهر بينها » . ولقد احتفظ عن أحاديثنا بذكري ملونة بفروق دقيقة . والحقيقة أنه لم يكن يريد سوى أن يعمق نفسه وكانت المناقشات تزعجه . ثم انتي كنت اقر له بتنازلات أكثر مما ينبغي ، بعجلة أكثر مما ينبغي : ولقد لامني على ذلك فيما بعد ، في ساعاته الكثيبة ، ولا مني أيضاً على انتي عرضت وجهة نظرنا على أشخاص آخرين من غير أن آخذ بعين الاعتبار

تحفظاته . وكان ينسب هذا ، على ما قيل لي ، إلى الكبار ، وإلى ازدراء أعمى مزعوم بالآخرين . وليس من ظلم كهذا : فلقد آمنت دوماً وما أزال بأن الحقيقة واحدة وكان يخيلي إلى آنذاك أنه يتوجب علي أن أتخلى عن وجهات نظرى فيما يتعلق بالتفاصيل إذا لم يكن قناع مخاطب بالتخلي عن وجهات نظره . وكان ميرلو - بونتي ، على العكس ، يجد أمانه في تعدد المنظورات : إذ كان يرى فيها وجوه الكائن الصغيرة . أما عن المرور مرور الكرام بتحفظاته ، فإذا كنت قد فعلت ذلك فإنما فعلته عن خلوص نية . أو تقريباً : من يدرى ؟ لقد كانت غلطتي بالأحرى هي أنني أهملت الكسور العشرية لتحقق بأكبر سرعة الاجاع . وعلى كل حال ، لم يكن لي ضغينة كبيرة على ذلك ما دام قد احتفظ بفكرة ودية عني تظمني في نظره بظاهر المصالح . ولست أدرى أن كان استفاد من هذه المناقشات : أحياناً أشك في ذلك . لكنني لا أنسى ما أنا مدين به لها : فكر متتحرر من الهواء الفاسد . ولقد كانت هذه ، في رأيي ، أصفى أوبيقات صداقتنا .

بيد أنه لم يكن يقول لي كل شيء . وكنا قد امتنعنا عن الكلام في السياسة إلا لتعلق على أخبار الإذاعة البريطانية . كنت قد سقطت في قوف خرجت منه يوم أمكنني أن أنسجم إلى منظمة قوية . وبالرغم من أن ميرلو كان في الماضي أكثر تحفظاً بتصدد محاولتنا ، إلا أنه كان أبطأ مني في نسيانها : فهي قدمت له صورة مصغرة لحدث ما : كانت بثابة ارجاع الإنسان إلى ذاته ، إلى ذلك الحادث الذي كانه والذي يستمر في أن يكونه ، والذي ينتجه . بم انفعل ، وماذا أراد ، وماذا صنع في النهاية أولئك الأساتذة - الذين كنا منهم - وأولئك الطلاب وأولئك المهندسون الذين التموا على بعضهم البعض على حين غرة ثم فرق بينهم على حين بقعة إعصار؟ كان ميرلو بونتي يوجه آنذاك الأسئلة إلى الأدراك . فالادراك ، على ما كان يعتقد ، هو أحادى بدايات البداية : أن هذه التجربة الملتبسة تسلم جسمنا عن طريق العالم وتسلم العالم عن طريق جسمنا : المفصلة والمرسى . لكن العالم هو أيضاً التاريخ . ولملنا تاريجيون أولاً . وعلى هامش

الكتاب الذي كان يكتبه ببطء ، كان يفكر فيما بدا له بعد عشر سنين انه المرسى الأساسي . و «فينومينولوجيا الادراك» يحمل آثار هذه التأملات الملتبسة ، لكتي لم أعرف كيف أتعرفها . ولقد احتاج الى عشر سنين ليصل الى ما كان يبحث عنه منذ مراهقته ، الى تلك الكينونة - المحدث ، التي يمكن أن تسمى أيضاً بالوجود . هل أقول ان الفينومينولوجيا ظلت «سكونية» في اطروحته وانه سيحو لها شيئاً فشيئاً الى «ديناميكية» عن طريق تعميق يشكل كتاب «المذهب الانساني والارهاب» مرحلته الأولى ؟ مثل هذا القول لن يكون خاطئاً . إن فيه ، بلا ريب ، مبالغة ، لكنه واضح . ولنقل ان هذا الإجلال الغليظ يسمح على الأقل بلمح حركة فكره : فقد كان الفكر ينقلب ، يهدوء ، باحتراس ، بصلابة ، على نفسه ليصل عبر الذات الى المبدئي . وفي تلك الأعوام التي سبقت التحرير ، لم يكن قد حقق تقدماً كبيراً : لكنه بات يعرف ان التاريخ ، شأنه شأن الطبيعة ، لا يمكن النظر اليه مواجهة . هذا لأنه يحتوينا . كيف ؟ كيف يطبق علينا ، طيلة الزمن المستقبل وطيلة الزمن المنصرم ؟ كيف السبيل الى اكتشاف الآخرين فيما يصفهم حقيقتنا العميق ؟ كيف ندرك أنفسنا فيهم باعتبارهم قاعدة حقيقتنا ؟ كان السؤال مطروحاً في البداية على مستوى العفوية الادراكية و «الذاتية المتبادلة» . وأصبح أكثر عينية وأكثر إلحاحاً عندما وضع العامل التاريخي من جديد في قلب الانسياب الكوني . كيف السبيل الى «درج» الشخص في الأعمال والمشقات والأدوات والنظام والعادات والثقافة ؟ وعلى العكس ، كيف السبيل الى تحريره من لثمة لا يكل من نسج سدامها ولا تكف عن انتاجه ؟ لقد خيل لميرلو انه يعيش من السلام . فجماعت حرب لتجعل منه محارباً ، وقد صنع هو الحرب مع ذلك . فماذا لو كانت هذه الحركة الدائيرية تشير الى حدودنا و الى مدى العمل التاريخي ؟ كان لا بد من النظر اليها عن قرب . وهكذا رجع الى الوراء ، هو المنقب والشاهد والتهم والقاضي ، لي Finch على ضوء هزيتنا والهزيمة الألمانية القادمة - التي كنا متأنكدين منها بعد ستالينغراد - الحرب الكاذبة التي صنعوا ، والسلام الكاذب

الذى خيل اليه انه عاشه ، وهو ما يزال واقفا عند المفصلة ، ساقياً ومسقياً ، مضللاً ومضللاً ، ضحية ومتواطئاً بالرغم من نية طيبة لا ينطرق اليها الشك ولا بد مع ذلك من وضعها موضع تساؤل <sup>١</sup> . وتم كل شيء في الصمت : لم يكن بحاجة البتة الى شريك ليسلط هذا الضوء الجديد على تفرد عصره ، على تفرد الذاتي . لكننا نملك الدليل على انه لم يكف عن التفكير بزمنه . فمنذ عام ١٩٤٥ كتب : « خلاصة القول اتنا تعاملنا التاريخ ، ونحن نزعم انه ينبغي ألا ننساه <sup>٢</sup> » .

ولقد استخدم الضمير « نحن » من قبيل المجاملة : فقد كنت محتاجاً بعد الى خمسة أعوام حتى أعرف ما يعرفه . لقد قضت عليه تجربته ، هو الذي عرف الامتناء منذ ولادته ثم الحرمان ، بأن يكتشف قوة الاشياء والقوى اللانسانية التي تسرق منا أفعالنا وأفكارنا . وكان حده المبدئي ، هو المخاطر ، المخلف ، المنذور مسبقاً لكن الحر ، يهيه لفهم الحدث ، تلك المغامرة النابعة من كل مكان الفاقدة لكل صلابة ولكل دلالة ما لم تلأنا بظلماتها المحفوفة بالمخاطر ، وما لم ترغمنا على ان نعطيها بجرية وغضباً عنا ضرورتها الحديدية . ثم انه كان يتأنم من علاقاته بالغير : فقد كان كل شيء جيلاً اكثراً مما ينبغي بسرعة اكثراً مما ينبغي ، والطبيعة التي احتوته في البداية كانت الامة الأم ، أمه ، التي افاحت له عيناماً ان يرى ما كان يراه ، والتي كانت « أمه الأخرى » ، والتي عاش بها وفيها تلك « الذاتية الحاية المتبادلة » التي وصفها اكثراً من مرة والتي تجعلنا نكتشف عن طريق الآخر « عفويتنا » . ولما ماتت الطفولة ، بقي الحب ، آسراً بقدر ما هو محزون . ولم يكن يعرف ان يطلب من اصدقائه ، لثنته من انه لن يستعيد

١ - ليس ، كما فعلت عام ١٩٤٢ ، عن طريق تصورات النية السيئة بل عن طريق الدراسة التجريبية لحائقتنا التاريخية وللقوى اللانسانية التي تزورها .

٢ - ميرلو - يوتي « الحرب وقعت » ، « الازمنه الحديثه » ، العدد ١ ، تشرين الاول ١٩٤٥ .

ابداً الصميمية المقطوعة ، سوى : الكل أو لا شيء ، أكثر مما ينبغي أحياناً ، أو أقل مما ينبغي أحياناً أخرى . كان ينتقل بسرعة من التطلب إلى اللااهتمام ، ليس من دون أن يتآلم من هذا الفشل الذي يؤكد منفاه . سوء تفاهم ، برود ، انفصال ناجم عن اخطاء متبادلة : كانت الحياة الخاصة قد علّمته أن افعالنا تتسجل في عالمنا الصغير بغير الصورة التي أردناها بها ، وانتا تحول إلى غير ما كنا عليه بنسينا إلى انفسنا فيها بعد مقاصد لم تكن لنا وتصبح لنا من الآن فصاعداً . وبعد ١٩٣٩ رأى في هذه الحسابات الخاطئة وفي هذه التكاليف الكاذبة ، التي لا بد للمرء أن يقبل بها طالما أنه لم يعرف أن يتوقعها ، صفات العمل التاريخي بالذات . كتب عام ١٩٤٥ : « لقد انقدنا إلى أن نتحمل وننسب إلى أنفسنا ، لا نياتنا فحسب ، ولا المعنى الذي تأخذنا في نظرنا فحسب بل أيضاً نتائج هذه الأفعال في الخارج والمعنى الذي تأخذنا في سياق تاريخي معين ١ ». كان يرى « ظله مشلوباً على التاريخ كالو أنه مشلوب على جدار ، ذلك الوجه الذي تأخذه أعماله في الخارج ، ذلك الفكر الموضوعي الذي هو نفسه ٢ ». كان ميرلو يشعر أنه يملك ما فيه الكفاية من الصالحيات ليكون واعياً باستمرار أنه يرجع العالم إلى العالم ، ويسعى أنه حر بما فيه الكفاية ليحول نفسه عن طريق هذا الإرجاع إلى واقعة موضوعية في التاريخ . كان يشبه نفسه عن طواعية بوجة : ذروة بين ذرى أخرى والبحر كله مائل في كبن من الزبد . إن الإنسان التاريخي ، الخليط من الصدف الفريدة والعموميات ، يظهر حين يدخل فعله المفهول والمحسوب عن بعد كبير وحتى في موضوعيته الأجنبية مثنة بالمثلة ، بداية عقل في اللاعقل المبدئي . وكان ميرلو يرد على خصوصمه بكل ثقة ويقين أن شعوره بالوجود لا يعارض بينه وبين الماركسية ، وإن الجملة المعروفة القائلة « البشر يصنعون التاريخ على أساس الظروف السابقة » يمكن أن تعتبر في نظره وبالتالي ترجمة ماركسية لفكرة الخاص .

---

١ - المصدر نفسه . ٢ - المصدر نفسه .

ولم يخطئ المثقفون الشيوعيون . فما ان انتهت هذة ١٩٤٥ حتى هاجموني : كان فكري السياسي مشوشًا ، وكان من الممكن ان تكون افكارى ضارة . وكان ميرلو يبدو لهم على العكس ، قريباً منهم . وبدأ غزل .. فراح ميرلو - بوتي يلتقي كثيراً بكورناد وهرفيه وديزانى . وكانت ميرلو التقليدية تناول الاعجاب في صحبتهم : فالحزب الشيوعي ، بعد كل شيء ، تراث . وكان يفضل طقوسه ، وفكره المتصلب ، الذي أعادت طبخه خمسة وعشرون عاماً من التاريخ ، على المحاولات الفكرية التي يقوم بها من لا ينتمون الى الاحزاب .

بيد انه لم يكن ماركسياً: لم يكن يرفض الفكرة ، اما كان يرفض ان تكون معتقداً جامداً . لم يكن يقبل بأن المادية التاريخية هي ضوء التاريخ الوحيد ولا بأن هذا الضوء ينبع من مصدر ابدي ، غير خاضع من حيث المبدأ لتقلبات الحدث . وكان يأخذ على هذا المذهب العقلي الموضوعي ، شأنه شأن المذهب العقلاني الكلاسيكي ، نظره الى العالم مواجهة ونسبياً انه يحتوينا . وكان سيقبل بالذهب لو امكنه ان يرى فيه توهجاً فوسفورياً ، شالاً مرئياً في البحر ، يبسطه ويطوئه الموج ، حقيقته مرهونة على وجه التحديد بمساهمته الدائمة في هياج البحر . نظام الحالات ، أجل : بشرط ان يُشوه عند الرجوع اليه ، وهو إذا شئنا تفسير ، لكنه تفسير يتشوّه عندما يفسر . ترى أينبغي ان نتكلّم عن « نسبيّة ماركسيّة »؟

نعم ولا . فقد كان يرتاب في الذهب ، مهما كان شأنه ، خشية ان يكتشف فيه إنشاء من إنشاءات « الفكر الملحق » . مذهب نسيي اذن ، لكن من قبيل الحبطة . كان يؤمن بهذا المطلق الوحيد : مرسانا ، الحياة . وفي الحقيقة ماذا كان يأخذ على نظرية التاريخ الماركسيّة؟ هذا ولا شيء غير هذا ، كونها لا تحسب حساباً للاحتلال : ان كل مشروع تاريخي فيه شيء من المغامرة ، باعتبار انه لا يجد ضمانة له في اي بنية مطلقة العقلانية للأشياء . انه يشتمل دوماً على استخدام الصدف ، ولا بد دوماً من المراوغة مع الاشياء (ومن الناس) لأنه يتوجب استخلاص نظام منها غير معطى معها . وتظل هناك امكانية لتسوية لا محدودة ، لتعفن يسقط فيه التاريخ عندما يكون الصراع الظبيقي قوياً بما فيه

الكافية ليهم وغير قوي بما فيه الكفاية لبني ، الأمر الذي يؤدي إلى احتجاء خطوط التاريخ العريضة كارسها « البيان الشيوعي » . احتالية الفرد والمجموع ، احتالية المقامرة الإنسانية ، وفي قلب هذه المقامرة احتالية المقامرة الماركسية : هنا تكمن تجربة ميرلو – بونتي الأساسية . لقد فكر في البداية في تفرد حياته ، ثم ارتد إلى وجوده التاريخي ليكتشف أن كلهم مصنوعان من نسيج واحد . وفيما بعد هذه التحفظات تقريراً كان يقبل بالمادية التاريخية كشفرة ، كفكرة ناظمة ، أو إذا شئنا كخطط كاشف : « منذ خمسة عشر عاماً وهناك مؤلفون كثيرون يتباوزون على نحو كاذب الماركسية بصورة تستدعي ضرورة تمييزنا عنهم . فالمرء يكتسب مذهبًا من المذاهب ، لا بد أن يكون قد وصل إلى مستوى وأمسى قادرًا على أن يفسر ما يفسره بصورة أفضل . وإذا كنا نضع علامات استفهام بحال الماركسية ، فيليس ذلك لنفضل عليها فلسفة محافظة في التاريخ تكون أكثر تجريدًا منها أيضًا » . وخلاصة القول أنه كان ماركسيًا لأنه لم يقع على مذهب أفضل .

لتكن على بينة من أمرنا : أن الماركسية هي بالأساس ممارسة يرجع أصلها إلى صراع الطبقات . وإذا تقييم هذا الصراع ، ما تبقى منها شيء . وهذا الصراع كان مطموساً وغير واضح للعيان عام ١٩٤٥ – وطالما أن الحزب الشيوعي كان يشارك الأحزاب البورجوازية في الحكم . وكان متفقاً الحزب الشباب يؤمنون به بخلاص وتقانٍ . وما كانوا على خطأ . لكنني أقول إنهم كانوا يؤمنون به لأنه ما عاد يؤمن به إلا نصف إيمان . كان قد فكر في نتائج النصر : لم يعد هناك من حلفاء ، إنما ماردان متواجهان . وكان هذان الماردان المهمان يتتجنب النزاع ، قد أعادا رسم خارطة العالم في يالطا : لي مغرب الشمس ، ولكل مشرقها . أما السلام فما كانوا يباليان به . ولا ريب في أن حرباً عالمية ثالثة ستتشبت . وكان كل منها ، لاهتمامه برجها بأسرع ما يمكن ، يتفاهم مع الآخر لتأجيلها إلى يوم يحصل فيه على أفضل الواقع . غير أن ميزان القوى ظل ، مؤقتاً ، في صالح الغرب : اذن في تلك الفترة من التاريخ أصبحت الثورة

مستحيلة في أوروبا. وما كان لا تشرشل ولا روزفلت ولا حتى ستالين ليسمحوا بها . ومعروف لدينا ما آلت إليه المقاومة اليونانية وكيف جرت تصفيتها . وكل شيء قد اتضح اليوم : كان التاريخ يتحقق في الأرض قاطبة كتاريخ واحد ، وهذا ما نجم عنه تناقض معين استحال فمه آنذاك ، تناقض يمكن في صراع الطبقات كان يتحول في بعض الأماكن إلى تزاعات بين الأمم — أي إلى حروب مؤجلة . والعالم الثالث ينير السبيل أمامنا اليوم . أما في عام ١٩٤٥ فما كنا نستطيع لا أن نفهم التحول ولا أن نقبل به . وموجز القول إننا كنا عمياناً . وقد توصل ميرلو — بونتي ، الأعور ، إلى تأثيرات الدهشة لأنها بدت وكأنها تفرض نفسها فرضاً : إذا كان من الممكن أن يعرقل الثورة من الخارج الاهتمام بالحفظ على التوازن الدولي ، وإذا كان قد أصبح محتماً على الشفيلة أن ينتظروا تحررهم من حرب كونية لا من أنفسهم ، فإن الطبقة الثورية تكون في مثل هذه الحال قد غابت في اجازة . كانت البورجوازية مرسخة أقدامها ، تحيط بها كتلة الشفيلة المائلة ، الشفيلة الذين تستغلهم وتحيلهم إلى ذرات معزولة عن بعضها البعض ولا متاهية الصغر . لكن البروليتاريا ، تلك القوة التي لا تقهـر ، والتي تحمل في نفسها إدانة الرأسمالية ، والتي تكون مهمتها في تقويتها ، أقول إن البروليتاريا هذه كانت قد غادرت خشبة المسرح . كان من الممكن بالطبع أن تعود ، ربما غداً ، وربما في نصف قرن . لكن كان من الممكن أيضاً ألا تعود أبداً . وكان ميرلو — بونتي يلاحظ هذا الغياب ، ويندبه كما هو واجب ، ويقترح أن ننظم أنفسنا بلا انتظار ، فيما لو كان مقدراً لهذا الغياب أن يطول . ولقد ذهب إلى حد رسم الخطوط العريضة لبرنامج ، في نص أسلمه هنا من الذاكرة ، لكن بأمانة ، أنا واثق من ذلك : « بانتظار ذلك ، علينا أن نفتتح عن القيام بأي عمل يمكن أن يحول دون ولادة البروليتاريا من جديد . بل علينا أن نفعل كل شيء لنساعدها على تكوين نفسها من جديد . وباختصار أن نتبع سياسة الحزب الشيوعي » . والعبارات الأخيرة ، على كل حال ، أنا أضمنها . فقد أذهلتني : أن الحزب الشيوعي ، الذي ولد من الصراع

الطبقي ، يحدد سياساته وفقاً له . وهو لن يبقى على قيد الحياة ، في الغرب ، مع اختفاء البروليتاريا . والحال ان ميرلو - بونتي كان قد كف عن اليمان بالحرب الأهلية ، ملاحظاً من هنا بالذات شرعية التنظيم الشيوعي : والمفارقة انه اقترح علينا ، في الحين نفسه ، ان نقف الى جانب الحزب .

كانت هناك مفارقة اخرى . اذهباوا لرؤيه أسفه وقولوا له على سبيل الاختبار : « الله قد مات ، وأنا اشك في بعثه ، لكنني بانتظار ذلك أسيء معك » ان الاسقف سيسألكم على اقتراحاتكم اللطيفة لكنه لن يفكك بأنه يستطيع ان يتبنها . والحال ان اصدقاء ميرلو الشيوعيين أخذوا عكس هذا الموقف : كانوا يهاجرون بعض الشيء ، بلطف ، لكن من غير ان يصدوه . واما تعنا في هذا الموقف ملياً ، فلن يدهشنا . كان الحزب قد خرج من المقاومة راجحاً : فما كان يبالغ في التدقير والتشدد بقصد اختبار رفاق طريقه . لكن مثقفيه ، قبل كل شيء ، كانوا يعيشون في حالة من الضيق والاستياء : كانوا يتمون بلا شك ، باعتبارهم جذريين من حيث وضعهم بالذات ، ان تنظم البروليتاريا فتوحها ، وان تستأنف سيرها الى الامام . ولا شك في ان البورجوازية ، التي ارهبها نشر خيانتها ، كانت مستسلمة وترضخ . وبدلأ من هذا ، كان الحزب يتوانى ويتاهل . كان مثقفوه يقولون : فلنأخذ السلطة ، و كانوا يحبونهم : سيدخل الانكلو - ساكسونيون فوراً . كان تناقض جديداً قد ظهر في حركة « الجناح الزائف » ، طالما انه من الممكن التوجية من الخارج ، من اجل انقاذ السلام والبلدان الاشتراكية ، بعدم القيام بشورة تتطلبها الجماهير من الداخل . وهملاء الشبان ، الذين قدموا الى الحزب عن طريق المقاومة ، لم يضنوا عليه بثقهم . لكن وجدت شكوك ، وشد وجذب . ففرتasa ، بعد كل شيء ، ديمقراطية بورجوازية : فما دخل الحزب الشيوعي في حكومة ثلاثة ؟ ترى ألم يقع رهينة الرأسمال ؟ كانوا ينقلون بخلاص شعارات تثير قلهم : على العمال ان يعرفوا كيف ينهون إضراباً ما ، فالهدف الثوري انا هو اعادة بناء البلاد . لكنهم ما كانوا يستطيعون ان يمنعوا استنتاجات ميرلو من ان تبعث فيهم

بعض الاضطراب . سطحياً . فهو كان يوافق ، بعد كل شيء ، على سياسة الحزب الاصلاحية ، تلك السياسة التي كانوا يتولونها ، من قبيل الطاعة ، تنفيذها . فهل كان من الممكن ان يلام على انه يردد بصوت عالٍ ما كانوا يقولونه احياناً بصوت خافت : اين البروليتاريا ؟ والحق انها كانت موجودة . لكن مكتوبة ملحوظة . ومن قبل من ؟ وراح غيظهم يتعاظم من ميرلو - بونتي ، الشبيه بكاساندر . واغتاظ ميرلو - بونتي منهم . وكان هذا موقفاً ظالماً من الطرفين . كان ميرلو يسيء معرفة طبيعة الجذور المتأصلة لأصدقائه . وقد عاد الى المسألة بعد خمسة عشر عاماً : في مقدمة كتابه « اشارات » . انه يلح على العكس على تكوين المناضل ، المخاطر ، الموجه ، المتوجب عليه مع ذلك ان يساهم بنفسه ، بوفائه واخلاصه وأفعاله ، في صنع الحزب الذي يصنعه . استدرك ملتبس قاده على الأخض الى تبرير الاستقالات : ليلهُ الانسان اذا شاء من الخارج في الحكم بكل صحو فكر وهم دوء بال على سياسة ما ، لكن اولئك الذين صنعواها يوماً في يوماً ، ولو ب مجرد تأييدهم ، لا يعود امامهم إلا أن يستقيلوا عندما يكتشفون معناها ويرون ظلهم مشلواحاً على الجدار . لكن الممكن ان تقلب الحجة وأظن انه كان يعرف ذلك : فالنسبة الى شبيبة ١٩٤٥ التي كانت تتخطيط بين النية الطيبة وبين قسم الوفاء الذي قسمته ، ومن خلال أفعال كانت تتفقدها يومياً وترى معناها يتشوه بين أيديها ، كان « المفكرة المطلق » هو ميرلو - بونتي ، ولاكثر من مرة .

و كانوا يسيئون معرفته بدورهم : فقد كانوا يجهلون الدرب الذي سار فيه . فمن بعض احاديث دارت بيننا فيما بعد احتفظت بالإحسان بأنه كان ، قبل ١٩٣٩ ، اقرب الى الماركسيه منه في اي زمان لاحق . فما أبعده عنها ؟ المحاكمات ، على ما اتصور . ولا بد انه ظل مشدوها بها حتى عاود الحديث عنها مطولاً ، بعد عشرة أعوام ، في « المذهب الانساني والارهاب » . ولم ينفعن بعدها تقريراً للحلف الجرماني - السوفيتي : اغسا تلمي يكتابه رسائل « مكياضية » بما فيه الكفاية كيما « يعيد توزيع الاذوار » . كانت كتابات

روزا لو كسمبرغ<sup>١</sup> وبعض الأصدقاء قد هدته إلى فكرة «عفوية الجماهير» التي قربت الحركة العامة من حركة الفردية. وحين رأى اعتبارات المصالح العليا تلمع من خلف الجماهير، أشاح بوجهه وحوال وجهه.

كان مسيحيًا وهو في العشرين من العمر، وكف عن ذلك لأننا كايقول: «نؤمن بأننا نؤمن، لكننا لا نؤمن». وبعبارة أدق كان يطالب الكاثوليكية بأن تدرجه من جديد في وحدة الحماية وهذا على وجهه التحديد ما لم يكن يوسعها: فالمسيحيون يجبون أنفسهم في الله. ولن أقول أنه انتقل من هنا إلى الاشتراكية: فهذا تعمم غليظ. لكن جاء وقت التقى فيه بالماركسية وتساءل عما تقدمه: فوجد أنها تقدم الوحدة المستقبلة لمجتمع بلا طبقات، وتقدم، بانتظار ذلك، صدقة كفاحية حارة. والحزب بعد عام ١٩٣٦ هو الذي ازعجه بلا ريب. كانت أحدي سماته الأساسية الدائمة البحث في كل مكان عن المحايثة<sup>٢</sup> الضائعة، ثم إلقاء المحايثة به نحو تعالى ما، ثم الأفول وشيكا. بيد أنه لم يبق عند هذا المستوى من التناقض الأولى: في بين ١٩٥٠ و ١٩٦٠ تصور شيئاً فشيئاً رابطة جديدة بين الكينونة والذاتية المتبادلة. لكنه اذا كان قد حلم، عام ١٩٤٥، بتجاوز ما، فإنه لم يجد.

وخلاله القول أنه بدا عليه وكأنه قادم من مكان بعيد قصي عندما راح يقترح، بالرغم مما كابد من قرف واحتياز، تلك الماركسية المرجنة، الصارمة المتبددة أوهامها. وصحيح أنه «تعلم التاريخ» من غير ما حب، بداعي ميله وعناده. وصحيح أيضاً أنه اخذ على عاتقه ألا ينساه أبداً. وهذا ما لم يتبيّنه، يومذاك، أصدقاؤه الشيوعيون الأكثر حساسية بالانتماءات غير المتنحظة منهم بالتحالفات المحددة المحدودة. أما ميرلو، الذي ما كان يبالي الا بتعويق صلته بالتاريخ، فما كان ليكشف جانبه لانتقادتهم، على ما أتصور، وكان سيلزم

١ - مفكرة ماركسية ألمانية عاصرت لينين. «م. م.».

٢ - المحايثة: حالة ما هو موجود في ذاته، وتنقيضها السمو أو التسالي أو التجاوز أو الصبوة. «م. م.».

صمتاً عنيداً لو لم نؤسس ، لحسن الحظ « الأزمنة الحديثة » . كان يملأ الأداة ، وقد أرغمنا إرغاماً تقريراً على التعبير عن تفاصيل فكره .  
 كنا نحلم بالجلة منذ عام ١٩٤٣ . كنت أفكراً بأنه اذا كانت الحقيقة واحدة  
 فمن الواجب ، كما قال جيد عن الله ، ألا نبحث عنها في مكان محدد بل في كل  
 مكان . انت كل نتاج اجتماعي وكل موقف – أكثر المواقف صهيونية وأكثرها  
 عمومية – إنما هما تجسيد لها وكتابتها عنها . والنادرية البسيطة تعكس العصر كله  
 بقدر ما يعكسه دستور سياسي . إننا سنكون صيادي معانٍ ، وسنقول الحقيقة  
 عن العالم وعن حياتنا . وكان ميرلو يحدني متفائلاً : هل إنما واثق إلى هذا الحد  
 من إن هناك معنى في كل مكان ؟ وهذا ما كان يوسعني أن أجيب عليه بأن  
 معنى اللامعنى موجود وإنها مهمتنا تحزن أن نجدنه . واعرف ما كان سنجيب به  
 بدوره : سلط الأضواء ما شئت على البربرية ، لكنك لن تجد سبيلاً إلى تبديد  
 ظلماتها . ولم تدر المناقشة قط : كنت أميل إلى الدوغمائية ، وكان اشدهساسية  
 مني بالظلال الفارقة ؛ لكن هذه مسألة مزاج ، أو كما يقال مسألة طباع . لقد  
 كانت لدينا رغبة واحدة : أن نخرج من النفق ، أن نرى أمامنا بوضوح . لقد  
 كتب : « إن ملجاناً الوحيد قراءة للحاضر كاملاً وأمنية ما أمكن ، قراءة لا  
 تفرض عليه معناه مسبقاً ، قراءة تعرف حتى بسدينته وبلا معناه حيثاً وجداً »  
 وذلك كان برنامجاً . واليوم ، بعد وفاة ميرلو ، ما يزال هو هو برنامج الجلة .  
 كلّا : الفرق الحقيقي ... أُجدر بنا أن نسميه لا تساوينا . فمنذ أن تعلم  
 التاريخ ، لم أعد مساوياً . فقد لبست أستجوب الواقع بينما راح يحاول هو انت  
 يستنطق الأحداث .

إن الواقع تتذكر . يقيناً ، إنها أبداً جديدة : لكن ما جدوى ذلك ؟ إنها  
 جديدة ، تلك التمثيلية السنوية لذلك المؤلف الشعبي : فقد توجب عليه أن  
 يتذكر فكرتها ، ثم فكر وعمل ، وكانت كل كلمة اكتشافاً ، وقد اكتشف  
 المثلون بدورهم النبرة ، وقالوا المدة بضعة أيام : « لا أحسن الدور » ثم على حين  
 بقى : « إني أحس » . وأخيراً تحقق الالمتوقع يوم التمرن الأخير السابق لحفلة

الافتتاح : فأصبحت التمثيلية ما كانته . وهذا يعني : صورة طبق الأصل عن التمثيليات السابقات . ان الواقعية تؤكد وتعاود من جديد : انها تكشف عن عادات ، عن تناقضات قديمة ، وأحياناً ، وعلى نحو أعمق ، عن بني . إن الزنا نفسه يُرتكب منذ خمسين عاماً ، كل مساء ، أمام نفس الجمهور البورجوازي ، في قلب باريس . وقد كنت أتمنى عن غير علم متي ، لجرد اتفى كنت لا أبحث إلا عن هذه الاستمرارات ، أن نصبح علماء سلالة المجتمع الفرنسي .

وما كان ميرلو - بونتي يكره الاستمرارات . بل كان ، أكثر من ذلك ، يحب التكرار الطفولي للنصول والطقوس . لكنه لهذا السبب بالذات كان يعرف ان طفولته ، التي كان يتحسر عليها من غير ما أمل ، لن تعود . ولو كان يمكن للراشد ان يعرف من جديد ، في عالم الراشدين ، غبطة الاعوام الاولى ، لكنه هذا في غاية الجمال وألأصبحت الحياة مستديرة كالأرض . ولقد أحسن ميرلو المتنبي ، مبكرآ بما كنت استطيع فقط ان أعلم به : الإنسان لا يرجع الى الوراء ، لا يكرر أفعاله ، والاحتلالية الوديعة التي ترافق الولادة تقلب الى مصير وقدر بفعل عدم قابليتها للارتداد الى الوراء . لم أكن أجهل اتنا نسير في الاتجاه الطبيعي لمجرى الأشياء ولا نستطيع أبداً ان نسير في الاتجاه المعاكس ، لكنني علت نفسي لمدة طويلة من الزمن بأن قيمتي تزداد ببعض الشيء يوماً بعد يوم ، مخدوعاً بأسطورة التقدم البورجوازية . التقدم : تراكم رؤوس الأموال والفضائل . ولا شيء يضيع . وباختصار ، كنت اقترب من الكمال ، وكان هذا الكمال قناع الموت الذي بات عارياً اليوم . وكان هو يبتعد عنه : ما كان في وسع أي شيء كان ان يعيد اليه خلوه طفولته الأولى ، هو الذي ولد من أجل ان يموت . وتلك كانت تجربته الأولى للحدث .

لو وجد في أواسط القرن الماضي لعاش الزمن بالمعكوس ، بسلامي كافل بودلير بعد « الصدوع <sup>1</sup> » : انتهى العصر النهبي ، ولا مجال بعد الآن

---

1 - هو الصدوع المشهور الذي أصيب به على اثر زواج امهه للمرة الثانية من رجل عسكري . « هـ م ». .

إلا للانحطاط . وجدارة ميرلو هي أنه تخنب هذه الأسطورة الرجعية : انحطاط اذا شئنا لكنه انحطاطنا ، ولا تستطيع ان تتفعل به من غير ان تفعله ، وهذا معناه : من غير ان تنتج الانسان وأعماله من خللاته . ان الحديث ينقض علينا كلص ، ويرمي بنا في المفراة أو يرعننا على الجدار ، ولا نكون قد فهمنا منه شيئاً . وما يكاد يتوارى عن الانظار ، حتى نجد انفسنا قد تغيرنا تغيراً عميقاً الى حد لا نعود نفهم معه كيف امكنتنا ان نحب ونعمل ونعيش في السابق . من كان ليتذكر في عام ١٩٤٥ سنوات ١٩٣٠ ؟ كانت هذه السنوات تنهيأً لتولي الأدبار بكل هدوء ، فقتلها الاحتلال ، ولم يبق منها غير عظام . وكان البعض ما يزال يحمل بعودة الى ما قبل الحرب ، وكان ميرلو يعلم ان هذه العودة مستحيلة وانه من الإجرام واللغو الباطل تنتهيها : حين كان يتساءل عام ١٩٤٥ عما اذا كانت المغامرة الإنسانية ستسقط في البربرية أم ستنتقد نفسها بواسطة الاشتراكية كان يستطع التاريخ الكوني كالماء انه حياته الخالصة : أزمن ضائع ؟ أزمن مستعاد ؟ طلاق ، انحراف ، جنوح : ان هذه الكلمات التي كتبت وأعيدت كتابتها مئات المرات تشهد ، تحت ريشته ، على ان الانسان لا يربح شيئاً من غير ان يخسر ، وعلى ان المستقبل ، منها كان قريباً و منها كان وديعاً طيباً ، يخون آمالنا وحساباتنا . لكنه يخونها في معظم الأحيان من خلال تحقيقه لها ، إن أفعالنا الماضية تأتي علينا من أعماق الاعوام القادمة ، بجهولة الوجه رغم انها اعمالنا نحن وليس أهالينا غير ان ننأس أو ان نجد فيها علة التغير المتغير ، ولما كنا لا نستطيع ان نبعث الحياة في الواقع الماضية ، فعلينا على الأقل ان نعي انها مكانها في قلب الحدث الذي يسمى بالتاريخ ، فنبحث في الحركة التي تحملنا عن أهداف البشر المستترة لنقرحها عليهم صراحة . ومعنى هذا أن نستجوب الحدث من خلال عدم قابليته للتنبؤ به - ومن غير احكام مسبقة - لنجد فيه منطقةً للزمنية . وقد نميل الى تسمية هذا المقطع « ديالكتيكاً » لو لا ان ميرلو اعرض من البداية على صلاحية اللفظة ولو لا انه رفضه بصورة من الصور بعد

## عشرة أعوام ١.

وخلاله القول ان حقبة ما قبل الحرب كانت تفي الزمن : فحين كان إعصار ما يطير بأسوارنا ، كان نبحث عن الذين بقوا على قيد الحياة تحت الانقضاض ونقول لهم : « لا شيء بدني بال » . واعجب ما في الأمر انهم كانوا يصدقوننا . ولقد « تعلم » ميرلو — بونتي التاريخ بأسرع مما تعلمناه لأن الزمن الذي يجري كان يوحى إليه بقعة مؤللة تامة . وهذا ما جعل منه معلقنا السياسي حتى من غير أن يتعين ذلك ، وحتى من غير أن ينتبه أحد إلى ذلك .

كانت أسرة تحرير « الأزمنة الحديثة » آنذاك معدومة التجانس : جان بولان ، ريون آرون ، أليير أوليفييه ، وكان هؤلاء أصدقاءنا بلا ريب . لكننا كنا لا نشار كهم أي فكرة من أفكارهم — من دون علم الجميع ومن دون علمنا نحن أولاً . الواقع أن تعايشنا المامد كان ، عشية تأسيس المجلة ، رفاهية حية : البعض قادم من لندن ، والبعض الآخر من العمل السري . لكن المقاومة تشتبّت : فرجع كل إلى مكانه الطبيعي ، هذا إلى الفيغارو ، وذاك إلى حزب « تجمع الشعب الفرنسي » ، وثالث إلى « المجلة الفرنسية الجديدة » الجديدة . والشيوعيون أنفسهم ، بعد أن ساهموا في العدد الأول بقلم كتاباً ، استأذنوا بالانصراف . وكانت هذه ضرورة قاسية لأن ثابر منا : كنا نفتقر إلى التجربة والخبرة . وأنقذ ميرلو المجلة عندما قبل بأن يتولى أمرها ، فأصبح رئيس تحريرها ومديرها السياسي . وقد تم ذلك بصورة عفوية . فهو لم يقترح على خدماته ولم أسع لنفسي بأن « اختاره » : إنما لاحظنا معاً ، بعد مدة من الزمن ، انه يتولى هذا المنصب المزدوج وانه لا يستطيع أن يستقيل من غير ان تموت المجلة . ولم نناقش سوى نقطة واحدة : لما كانت هيئة التحرير قد اختلفت من صفة الغلاف ، فقد اقترحت على ميرلو أن يطبع اسمه عليها إلى جانب اسمي : وبذلك

---

١ - في عام ١٩٤٥ كان يتعين عن اباء رأيه : كان يرى ان اللحظة اكثر طموحاً من ان يمكن تطبيقها على نشاط « الأزمنة الحديثة » المتواضع .

كنا سنكون مديري المجلة . لكنه رفض رفضاً باتاً . وقد عاودت الاقتراح مئة مرة ، في السنوات التالية ، متشبثاً بهذه الحجة وحدها : هذا أقرب إلى الحقيقة . وكرر رفضه مئة مرة يأسماً ، متفرج الأسaris ، وكان يعلم هذا الرفض بظروف متبدلة دوماً . ولما كانت أسباب هذا الرفض تتغير باستمرار وكان موقفه لا يتغير ، فقد استنتجت أنه يكتوم عني دوافعه الحقيقة . وقلت له ذلك ، فأنكر دوافعه حرارة : لم يكن يريد أن يغشني بل كان يريد أن يقطع الطريق على المناقشات . ثم انه لم يشأ قط ، منها كان الموضوع ، أن ينتهي النقاش إلى نتيجة . ولقد انتصر : فأنا لا أعلم السبب اليوم مما كنت أعلنه عام ١٩٤٥ .

أهو التواضع ؟ أشك في ذلك : لم تكن المسألة مسألة مشاركة في أبجاد بل مسألة مشاركة في مسؤوليات . لقد قيل لي على العكس : « ذلك إنك كنت ، آنذاك ، معروفاً أكثر منه : وكم يراه كانت أكبر من ان يقبل بالاستفادة من هذه الشهرة » . صحيح ، كنت معروفاً أكثر منه ، ولم أكن أتباهى بذلك : كانت الأيام أيام جرذان الأقبية والانتخارات الوجودية . وكانت الصحافة الصالحة ترمي بالبراز وكذلك الطالحة : مشهور نتيجة سوء تفاصيم . لكن أولئك الذين قرأوا في « سامودي سوار » تلك الشهادة المثيرة للامتنان التي أدلت بها فتاة غير عذراء اجتذبتها ، على ما يبدو ، إلى غرفتي لأرها قطعة من الجبن الفاخر أولئك ما كانوا يقرأون « الأزمنة الحديثة » وكان يجهلون حتى بوجودها . وبالناء أبل كان قراء المجلة الحقيقيون يعرفوننا كلينا على قدر متساوٍ . فقد قرأوا مقالاتنا ، وكانوا يفضلون مقالات هذا أو مقالات ذاك ، أو كانوا يفضلون أيديهم من كلينا بلطف . وكان ميرلو يعرف ذلك قدر معرفي : فقد كنا نتلقى رسائل تتبادل قراءتها . لقد كان جمهوره وجمهوري وجمهور « الأزمنة الحديثة » واحداً على الإجمال . وكان خير جمهور يكتننا أن تمناه ، جهوراً لا يحمل عازف البيانو ما فوق طاقته ، ويجكم عليه تبعاً لعمله من غير أن يتم بما عدا ذلك . وما كان في وسع ميرلو لا أن يتأنم من شهرتي المشبوهة ولا أن يستفيد منها . قد يقال انه كان يخشى ان يتورط ؟ ألا ما كان أبعد هذه الخشبة عنه :

ولقد قدم الدليل على ذلك في المجلة بالذات عندما شر فيها بتوقيعه مقالات اثارت فضيحة . اذن ؟ لمْ كان يعاني في أن يوقع « أ . ح » افتتاحيات كنت أقبلها بلا تحفظ ، تصورها وحررها بنفسه من أول كلمة فيها إلى آخر كلمة ؟ لقد نسبت إلى غير ما تميز جميع كتاباته التي لم يقر بها : وهذا بدعي طالما كنت أدعى اني الربان الوحيد . ولقد اكتشفت . العام الماضي ، اني بينما كنت أتصفح فهارس أجنبية اني مؤلف مقالة عن المعسكرات السوفياتية – ذلك المقال الذي اعترف به وأضفت عليه صفة شرعية في كتابه الأخير . فلم يوقعه عام ١٩٥٠ طالما انه سيبناه فيما بعد ؟ ولمْ تبناء ، بعد مرور عشرة أعوام ، طالما انه لم ينشأ أن يوقعه ؟ لم تترك للمجلة كل ذلك العدد من الأبناء غير الشرعيين مع أن مسألة تعبيدهم كانت بيده وحده ؟ انه سؤال : وأنا لا أزعم اني اجيء عليه . لكن الحياة هي الحياة ولا بد لنا من أن نعيشها واقتنعت بأسهل التفسيرات وأنسابها : كان يجب الاستقلال ، وكان كل قيد يثقل عليه فيما عدا ذلك الاتقان الضمني الذي كان يجده مع كل عدد ، ولا يلزم أحداً ويع肯 لأي منا أن ينفيه ساعة يريد . هذا يمكن ، ثم اني أعتقد اليوم بأنه كان يرتاب في : كان يعرف عدم كفاءتي ، فخاف من اندفاعي؟ إلى اين سنتهي فيما لو خطر لي ان اتكلم في السياسة ؟ وليس عندي من دليل على هذه الريبة سوى هذا : في عام ١٩٤٧ نشرت في المجلة « ما الأدب ؟ » ، فقرأ منه المسودات الأولى وخيل إليه انه وجد فيه جملة توحد ، كما كانت الموضة ، بين الفاشية و « الستالينية » ، تحت اسم مشترك هو « أنظمة توتاليتارية » . كنت في ايطاليا فكتب لي على الفور . واستلمت الرسالة في نابولي ، واني لأذكر ذهولي اذ كان يقول لي فيها باختصار : « اذا كنت تطبق حقاً مقاييس واحدة على الشيوعية والنازية ، فأرجوكم أن تقبل استقلالي » . وما كانت المسألة تعمدو ان تكون لحسن الحظ ، كما أمكنني أن أثبت له ، غير مسألة خطأ مطبعي . وبقيت القضية

---

١ - المحرفان الاولان من اسم المجلة . « م . ه »

عند هذا الحد . لكنني حين افكر فيها ، تعطيني مقياس ربيشه : فالنص أولًا كان غير مفهوم على المسودات وواضح التشويه ، كما أنه لم يسبق لي قط ، يعرف ذلك ، ان ارتكبت مثل هذه المخالفات . وأخيراً فإن استقالته قدمت بشيء من التسرع . والخلاصة ان كل شيء يدل على أنه كان يتوقع الأسوأ . لكن ما يدهشني على الأخص هو انه كان يخاف أن يراني أنحرف نحو اليمين . لماذا ؟ هل كان يحكم علي بأنني يبني بطبعي ؟ أم هل كان يخشى فقط ان يقوم البعض حامل القلم ، وقد ردت دعوه ببنات آوى ، بتقدم انتسابه الى « نادي القلم » ؟ على كل الأحوال ، كان يتحرز من فلتات لساني : كان يكفي أن تكون إحداها غير قابلة لأن تغدر حتى يتسحب خلال اربع وعشرين ساعة . وجهاز الإنذار هذا كان ما يزال يعمل بعد خمسة أعوام ، حين فرق بيننا خلاف سياسي : بيد ان ميرلو لم يستخدمه . فهو باقي ما دام يأمل بأن تناقضاتنا قد تجد حلّ لها . ان رسالته لي عام ١٩٤٧ تثبت انه كان سيترك المجلة على الفور فيما لو اني تركتها تسقط في مزاق اليمين . ولما أخذت يساري ، قبل بأن يتورط : كان يخسّل اليه انه يرى الحفرة وقرب لحظة الوقوع ، ومع ذلك يبقى بالقرب مني ، عاقداً أمره على ألا يقفز إلا في اللحظة الأخيرة . لقد اعتقدت طويلاً بأنه أخطأ اذ لم ينضم الي على التصيبة ١ ، وكنت أقول في نفسي ان تعاوننا علينا سيرغمنا على تنازلات متبادلة ، وكنا بالتالي تدبّرنا امرنا لننقد الادارة الجماعية . ومنذ بعض الوقت اميل الى الاعتقاد بأنه كان على صواب : ففي عام ١٩٥٢ لم يكن من الممكن ان يُقطع خلافنا أو يتلاشى ، لانه لم يكن ناجماً عن مزاجينا بل عن الموقف ، وباعتبار ان اسم ميرلو لم يلفظ فقد أمكنتنا ان نرجّه مدة اطول . واتاحت لنا سرية روابطنا ، التي حرص عليها لتسهيل عليه الانسحاب ، أتاحت لنا ان نبقى معاً حتى اللحظة الأخيرة . وقد تم الانفصال خلسة ، ولم نخرج الى

---

١ - آلة كان يعرض عليها الم hormon ، ويقال في الفرنسيّة « وضعه على التصيبة » اي عرضه للسخرية والاستكثار العام ، وواضح ان سارتر يجمع بين المعنىين . « . م . » .

الاعلان عنه ، اي الى تحويله الى مشاجرة علنية ولعل هذا ما أنقذ صداقتنا . ونتيجة لهذه الاحتياطات اكتسب لقب مستشار في الاوساط القرية هنا . وهذا غير صحيح بالمرة ولا سببا انه لم يكن مستشاراً لاحد : كان دوره ، هو السيد في مجاله مثلاً كنت السيد في مجالي ، كان دوره - كما كان دورى - ان يقرر ويكتب .

بيد انه كان يلح **إلحاحاً عظيماً** كيا اقرأ مقالاته : المقالات التي يوceptها بـ (أ . ح) والتي تلزم المجلة ، والمقالات التي تحمل اسمه ولا تلزم احداً سواه . أرجو ان يكون كلامي مفهوماً : ان **هذا الموقف يشبه موقف مستخدم أو موظف يغطي أفعاله عن طريق (المؤول)** . والواقع ان العكس هو الصحيح : لم يكن لميرلو من رئيس غير نفسه . كان يعرف اتجاهه خيراً مني في عالم السياسة الملتبس : كنت اعرف ذلك ولا يكفي ان اقول اني كنت اثق به : انا كان يخيل ، وأنا اقرأه ، انه يكشف لي عن فكري . لكن **«الاتفاق الجنتمان»** الذي كان قائماً بيننا كان يتطلب ان يستشيرني : فهو لم يكن يريد ان يثقل كاهلي بمقالاته الغفل من التوقيع . وكان يفعل ذلك بكل ما أوتيه من رقة ورهافة : كنت ما أزال بعد أتعلم بتلك اللغة الجديدة التي كان هو قد أتقن الكلام بها ، ولم يكن يجهل ذلك ، ومع ذلك كان يحمل إلى خطوطاته دونما تعليق لنفوره من إكراهي او إغرائي . ولقد بذل في الأونة الأولى مشقة كبيرة ليجعلني اقرأه : كنت أضيع في متاهة السياسة ، وكانت أواقق على كل شيء سلفاً وأسرع بالفرار . لكنه كان يكتشف تخيئي ، فيأتي ليقتحمه علي ، فأجاده على حين فجأة امامي ، باسماً ، يد إلى الخطوط . كنت أتعتمد : **«اني موافق»** وكان يقول من غير ان يتمحرك : **«يسعدني ذلك»** . ثم يشير بيسراه الى الوريفات التي تقدمها إلى يمناه ويضيف بأننا : **«عليك مع ذلك ان تقرأها»** . كنت اقرأ ، وأتفق ؛ وينتهي بي الأمر الى التحمس لقراءاتي . لقد كان مرشدني . و **«المذهب الانساني والارهاب»** هو الذي جعلني أخطو الخطوة الخامسة . ان هذا الكتاب الصغير المكتشف الى ابعد الحدود قد كشف لي عن

النهاج والموضع : كان لي بثابة الضربة التي كنت بحاجة إليها لأنتحرر من السكونية . والمعروف أنه أثار الفضيحة في كل مكان . قياد شيوعيون ما عادوا يرون فيه اليوم أي سوء . لكن ضجيج الاستهجان قام بشكل خاص على يميننا . فلأحدى جمله وضعت النار في البارود ، وكانت هي الجملة التي تشبه المعارض بالخائن ، والخائن بالمعارض . كانت تنطبق ، في ذهن ميرلو ، على المجتمعات القلقة والمهددة التي ترس الصنوف حول ثورة . لكنهم شاؤوا أن يروا فيها ادانة متزمنة لكل معارض لستالين . وأصبح ميرلو في مدى بضعة أيام الرجل الذي يحمل سكينه بين أسنانه . وحين قامت سيمون دي بوفوار بزيارة محوري « بارتيزان ريفيو » في نيويورك ، لم يخفوا عنها اشمئزازهم : كانوا في رأيهم مسيرين ، ويد موسكوكو تسلك بريشة ابينا جوزيف . يا للمساكين ! وذات مساء ، لدى بوريس فييان ، تهجم كامو على ميرلو وأخذ عليه تبريره للمحات . وكان موقفاً صعباً يشق على النفس : أني ما ازال ارهاها ، كامو ثائراً ؟ وميرلو - يوتي بجاملاً وحازماً ، شاحباً بعض الشيء ، الاول يسمح لنفسه بخلاط العنف ، والثاني يحررها على نفسه . وعلى حين فجأة ، استدار كامو على اعقابه وخرج . فركضت خلفه ، برفقة جاك بوست ، ولحقنا به في الشارع المفقر . وكانت جهدي أن أشرح له فكرة ميرلو ، الشيء الذي لم يتناول هذا الأخير لفمه . وكانت النتيجة الوحيدة أننا افترقنا متخاين . وكان لا بد من انتقام ستة أشهر وصادفة لقاء حتى نتقارب من جديد . ان هذه الذكرى ليست محببة إلى : ما كان أبغاه من مشروع إذ عرضت وساطتي ! صحيح : كنت على يمين ميرلو ، وعلى يسار كامو . فأي مزاج اسود ألهمني ان اقوم بدور الوسيط بين هذين الصديقين اللذين سينجحان علي كلها باللائمة بعد حقبة وجيزة لصداقي مع الشيوعيين والذين ماتا كلها غير متصالحين ؟

و الواقع ان ميرلو ، بتلك الجملة الصغيرة التي اثارت الكثير من الصرخ ، والتي يقبل بها جميع الناس اليوم كحقيقة أولية ، والتي لها قيمتها المعترف بها من الجميع فيما وراء الحدود التي رسماها لها ميرلو ، اقول ان ميرلو ، بهذه الجملة ،

لم يفعل شيئاً سوى انه طبق على ظروف اخرى ما كانت الحرب قد علنته ايام : اتنا لن ننقىء البتة تبعاً لنياتنا وحدها ، وما سيكون مقياس الحكم علينا ليست هي النتائج المقصودة لأفعالنا يقدر ما هي العواقب اللاحراادية التي أمكننا ان نتكمّن بها ، او ان نستثمرها . أو على كل الاحوال ان نأخذها على عاتقنا . كتب فيما بعد مستشهدأ بهيجل : « ان رجل العمل له يقينه بأن الضرورة ستتصبح بعمله ، احتالاً ، والاحتال ضرورة » ومن هنا كان يوجهه الى التاريخ السؤال الفلسفي الحقيقي : ما الموارية ؟ ما الحيدان ؟ لقد بدأنا والجو مكفهر والريح صرصر ، وثابرنا ببطولة ، وشخنا في الشقاء ، وهوذا الان عملنا . فهذا تبقى من الغايات القديمة ؟ وما الذي اخترق ؟ لقد ولد مجتمع جديد اثناء الطريق ، كيفه المشروع ، وحرفه انحرافه : ما الذي يستطيع ان يقبل به ؟ ما الذي يتوجب عليه ان يرفضه تحت طائلة اتفاقاً صلبها ؟ ومهما يكن الميراث ، فمن الذي سيقول إن كنا قد اتباعنا أقصر الطرق ام إن كان علينا ان نلقي بتبعة التعرجات على نواصص الجميع ؟

ومن خلال عدالة الظلم المازمة هذه التي تنقد الاشرار بأفعالهم ، والتي تحكم بجهنم على ذوي الارادة الخيرة من البشر لأفعال ارتكبواها بكل نقاء قلب ، اكتشفت أخيراً واقع المحدث . وميرلو ، بكلمة واحدة ، هو الذي هداني : كنت في أعماق ذاتي سللاً متخلقاً للفوضوية ، وكانت اقيم هوة سحيقة بين أوهام الجماعيات الغامضة وبين اخلاقية حياتي الخاصة الواضحة . فبدد أوهامي : لقد علمني ان ذلك المشروع الملتبس ، العاقل والمجنون ، المتوقع دوماً وغير القابل للتنبؤ به دوماً ، الذي يبلغ اهدافه حين ينساها ، ويرجع بجانبها حين يريد ان يبقى وفيها ، ويتلاشى في نقاء الفشل الكاذب وينحط في النجاح ، ويهجر صاحبه احياناً اثناء الطريق واحياناً اخرى يفضحه عندما يظن انه لم يعهد مسؤولاً عنه ، اقول علمني ان اجد هذا المشروع في كل مكان ، في اخفى خفايا حياتي كا في وضح نهار التاريخ ، وعلمني انه ليس هناك سوى مشروع واحد ووحيد بالنسبة الى الجميع – المحدث الذي يصنعننا بتحوله الى عمل ، والعمل

الذى يحلنا بصيرورته عن طريقنا حدثاً والذى يسمى ، منذ أيام هيغل وماركس بالمارسة . وباختصار كشف لي عن انتي اصنع التاريخ كما كان السيد جورдан يصنع ثراً . ونصف مجرى الأحداث آخر سود فردي ، وحمل في تياره حيائى الخاصة ، ووجدت نفسي في المكان عينه الذي كنت قد بدأت أولت فيه من ذاتي : فعرفت نفسي : أكثر إيهاماً ، في وضح النور ، مما كنت اظن وأعنى ملياري ضعف . كان الأوأن لذلك : كان عصرنا يتطلب من جميع أهل الأدب ان ينشئوا في السياسة الفرنسية ، وأخذت عدتي لهذا الامتحان ، وتفقني ميرلو من غير ما أستدلة بتجربته ونتائج كتاباته . وإذا كانت الفلسفة ، كما كان يقول ، « عفوية معلمة » ، فأستطيع ان اقول انه كان بالنسبة إلى فيلسوف سياسه . أما هذه السياسة فأزعم انه لم يكن في وسعنا أن يكون لنا غيرها وانها كانت مناسبة . فحتى تستمر ، كان لا بد أن نبدأ ببداية حسنة : ولقد جاءت البداية منه وكانت ممتازة : والدليل ان قراءنا قد ساروا معنا في جميع المنعطفات .وها قد مر سبعة عشر عاماً تقريراً منذ ان أصدرنا العدد الأول من « الأزمنة الحديثة » . وقد كسبنا مشتركين فيها بصورة نظامية ولم نخسر أحدمن القيا ندر .

كان ممكناً ، في عام ١٩٤٥ ، الاختيار بين موقفين . موقفان ، لا أكثر . الاول والأفضل هو التوجه الى الماركسيين ، اليهم وحدهم ، وفضح الثورة الخنثوة في المهد والمقاومة المذبوحة وتزق اليسار . وقد تبنت بعض المجالس هذا الموقف بشجاعة ، واكتفت من غير ان تلقى اذناً صاغية : كان الزمن زمن من له اذنان كيلا يسمع ، وعينان كيلا يرى . وإني لأزعم ، وأنا أبعد ما اكون عن الاعتقاد بأن هذا الفشل ادانة لخواحتها ، انه كان يمكننا ان نقلدها من غير ان نفرق : كانت قوة تلك المجالس وضعفها معاً يكمنان في انها جبست نفسها في النطاق السياسي . اما مجلتنا ، فقد كانت تنشر روايات ودراسات ادبية وشهادات ووثائق : فاستطاعت ان تشق طريقها بفضل هذه العوامات . لكن لفضح الثورة المغدورة كان لا بد ان تكون ثوريان : كان ميرلو قد كف عن ان

يكون كذلك ، ولم اكن انا قد اصبحت بعد ذلك . لم يكن لنا الحق حتى في ان نعلن بأننا ماركسيون ، بالرغم من تعاطفنا مع ماركس . والحال ان الثورة ليست حالة نفسية : أنها ممارسة يومية تثير السبيل امامها نظرية ما . و اذا كان لا يكفي ان يكون المرء قد قرأ ماركس حتى يصبح ثوريأ ، فإنه ينضم اليه عاجلاً ام آجلاً عندما يناضل من اجل الثورة . والنتيجة واضحة : لا يستطيع أحد ان ينتقد اليسار انتقاداً فعالاً إلا اذا كان من اولئك الذين تكونوا في مدرسة هذا العالم . ومثل هذا الانسان كان لا بد يومذاك من ان يكون منتمياً من بعيد او قريب الى الاوساط التروتسكية . لكن مجرد هذا الانتهاء كان يفقده حقوقه من غير ان يكون له دخل في الموضوع : كان يأخذ وجه « التحريري » في نظر ذلك اليسار المضل الذي يحمل بالاتحاد . كان ميلو - بونتي يرى الخطأ بوضوح ، هو ايضاً ، ويلاحظ تغير الطبقة العاملة ، ويعرف أسبابه . لكن لو كان هذا المثقف البورجوازي الصغير اظاهر الشغيلة مكموماً ، مقيداً ، مضطليماً ، مسلوباً انتصارهم منهم - ولو سالت دموعه ولو اسال دموع قرائه - لكان سقط في المزايدة الدياغوجية . وحين كان يستنتاج ، على العكس ، بأن البروليتاريا غائبة في اجازة ، كان صادقاً ووفياً مع نفسه ، و كنت وفيما مع فكري حين كنت اوافقه على استنتاجاته . اثوريون نحن ؟ هيا ، فلنندع المزاح جانباً ! فالثورة لم تكن تبدو آنذاك إلا اسطورة محبيه : مثلاً كانتيا الى حد ما . كنت أردد الكلمة باحترام ، ولم اكن اعرف شيئاً عن الموضوع . كنا مثقفين معتدلين فاجتذبنا المقاومة الى اليسار . لكن ليس بما فيه الكفاية . ثم ماتت . فهل كان بوسعنا ان تكون غير إصلاحيين ، وهل كنا غير إصلاحيين بعد ان اضطررنا الى الانكفاء على ذواتنا ؟

يبقى الموقف الآخر . لم يكن في اليد خيار ، فقد فرض نفسه فرضاً . وحاولنا ، نحن الخارجين من الطبقات المتوسطة ، ان نكون صلة الوصل بين البورجوازية الصغيرة المثقفة وبين المثقفين الشيوعيين . لقد ولدتنا هذه البورجوازية فكأن إرثنا منها ثقافتها وقيمها . لكن الاحتلال والماركسيّة علّمانا انه لا ثقافتها

ولا قيمها أمر مسلم به . كنا نطلب من اصدقائنا في الحزب الشيوعي الأدوات الضرورية لتنزع عن البروجوازيين المذهب الانساني . كنا نسأل جميع الأصدقاء اليساريين ان يشاركونا هذا العمل . كتب ميرلو : « لم نكن على خطأ عام ١٩٣٩ عندما أردنا الحرية والحقيقة والسعادة وعلاقة شفافة بين البشر ، ولم تخل عن المذهب الانساني . لكن الحرب علمتنا ان هذه القيم تظل لفظية .. من دون بنية تجريبية اقتصادية وسياسية تفتح لها باب الوجود » . أنا أدرك ان هذا الموقف ، الذي يمكن وصفه بأنه تخميري ، لم يكن قابلاً للحياة مع مر الزمن ، لكنني أدرك أيضاً ان الوضع الفرنسي والدولي كان لا يسمح بوقف غيره . وما كان داعينا لأن تكون أكثر ملكية من الملك ؟ كنا قد نسينا ، وهذه حقيقة واقعة ، الصراع الطبقي لكتنا لم نكن الوحدين الذين نسوه . لقد اختارنا الحدث كي نشهد على ما كانت تريده الانتيلجانسيا البروجوازية الصغيرة عام ١٩٤٥ ، في الوقت الذي فقد فيه الشيوعيون الوسائل والرغبة في قلب النظام . كانت هذه الانتيلجانسيا تمنى ، على ما يبدو لي ، ان يقوم الحزب الشيوعي بتنازلات إصلاحية ، كما كانت تمنى في الوقت نفسه ، ورغم ما في الأمر من مفارقة ، أن تستعيد البروليتاريا الفرنسية عدوانيتها الثورية . لكن هذه المفارقة ظاهرية فحسب : اذ كانت هذه الطبقة الشوفينية ، التي أحنتها خمس سنوات من الاحتلال ، تخاف من الاتحاد السوفيتي ، لكنها كانت ستلائم مع ثورة « فرنسية خالصة » . بيد ان هناك درجات في الكينونة وفي الفكر : فهنا كانت مطالب هذه النزعة الاصلاحية الثورية والشوفينية ، الا ان ميرلو ما كان ليالي بأن يكون البشير ببروليتاريا ممثلة الألوان <sup>١</sup> . كان قد شرع من جهةه — كما فعل غيره في بلاد أخرى في الحقبة نفسها تقريباً — بواجهة واسعة النطاق ؟

---

١ - الألوان الثلاثة هي ألوان العلم الفرنسي ، وهي كناية عن نوع من الاخاء بين الطبقات ، نظراً الى ان العلم الفرنسي ، الذي رفعته ثورة ١٧٨٩ ، يشتمل على اللون الابيض الملكي . « م . م . » .

فراح يضع مفاهيمنا المجردة علىمحك الماركسية التي كانت تتحول الى ماركسية حقاً ما ان تتمثل هذه المفاهيم .

والمهمة اليوم أيسر وأسهل : وذلك لأن الماركسيين - شيوعيين كانوا أم غير شيوعيين - قد أخذوها على عاتقهم . لكنها كانت عام ١٩٤٨ شائكة للغاية ، ولا سيما ان مثقفي الحزب الشيوعي ما كانوا يجدون حرجاً في ان يديروا ظهورهم لذينك البورجوازيين المشبوهين ، الفارغين الأيدي ، الذين أعلنوا انها رفاق طريق من غير ان يسألها احد شيئاً . كان علينا ان ندافع عن العقيدة الماركسية دون ان نخفي تحفظاتنا وتردداتنا ، وان نقطع شوطاً من الطريق مع رفاق كنا نؤكدهم تعاطفنا معهم وكما ينعتوننا بالمقابل بمعتقدين وشاة ، وان نرد من غير ان نقطع الأوصاص ومن غير ان نشم ، وأن ننتقد باعتدال لكن بجرأة مسلوخي الجلود أولئك الذين ما كانوا يقبلون بأي تقييد ، وان نؤكده ، بالرغم من وحدتنا وعزلتنا ، اتنا نسير الى جانبهم ، الى جانب الطبقة العاملة - كان البورجوازيون يريدون على افخاذهم عندما يقرأوننا - من غير ان نحرم على أنفسنا ، عندما تدعوا الضرورة ، استياق الحزب الشيوعي كما فعلنا في بداية حرب الهند الصينية ، وان نتاضل من اجل الانفراج والسلم في مجلتنا المحدودة الانتشار كما لو اتنا ندير صحيفة يومية واسعة الانتشار ، وان نتحفظ من كل عاطفة فاضلة ، ولا سيما من الخبلاء والغضب ، وان نتكلم في الصحراء كما لو اتنا نتكلم أمام مجلس الشعب ، من غير ان يغيب عن أنظارنا مع ذلك صغرنا البالغ ، وان تذكر في كل لحظة انه ليس ثمة من حاجة الى النجاح لمتمكن المثابرة لكن ان تذكر أيضاً ان هدف المثابرة هو النجاح . وبالرغم من الكلام اللاذع والضربيات السافلة ، أدى ميرلو - بونتي العمل على الوجه المطلوب ، بذوق دونغا هفوة : كان مجده . انه لم يكشف - من فعل ذلك ؟ - عن واقع أعواام ١٩٤٥ ، لكنه استفاد من الوحدة الفرنسية المزعومة ليقيف الى أقرب ما يكون من الشيوعيين ، وليدخل معهم في مفاوضات مستحيلة وضرورية ، وليضع الأسس الأولى ، عبر ماركس وبتخطيطه ، لما سماه أحياناً بـ « فكر يساري » لكنه ، يعني ما ، أخفق :

فال الفكر اليساري إنما هو الماركسيّة لا أكثر ولا أقل . لكن التاريخ يستعيد كل شيء باستثناء الموت : فإذا كانت الماركسيّة في سبيلها إلى أن تصبح اليوم كل فكر اليسار فتحن مدينتون بذلك بالدرجة الأولى لم يمهد قبضة من الرجال كان هو منهم ، ولقد قلت إن البورجوازيين الصغار كانوا ينزلقون نحو اليسار ، وجاءت العرّاقيل من كل مكان ، لكن الانزلاق توقف عند موقع متقدمة : فأعطي ميرلو الرغبة المشتركة في الاتحاد الديموقراطي وفي الاصدارات تعبيرها الأكثر جذرية .

ودامت الهدنة سنتين ثم كان اعلان الحرب الباردة . وعرف ميرلو كيف يرى خلف مواعظ مارشال كرم الغول الجشّع ويفضحه على الفور . كان زمن التجمعات . وتصلب الحزب الشيوعي ، وطار يمتنانا نحو الوسط . وفي الوقت نفسه بدأنا « نسمع ناقوس « تجمع الشعب الفرنسي ». ورفعت البورجوازية رأسها ، وعمدت نفسها قوة ثلاثة ، وطبقت سياسة الحجر الصحي . ومورس الضغط علينا لاختار ، ورفض ميرلو . وكان لا بد أحياناً من أن يؤخذ في الشباك : « ضربة براغ » ، الاضرابات المتسلسلة ، نهاية الحكومة الثلاثية ، المد الديغولي في الانتخابات البلدية . كان قد كتب : « ان الصراع الطبقي مقنع » ، فازوا في القناع عن وجهه . بيد إننا عاندنا في جهود وساطتنا التي ما كان أحد يحملها على محمل الجد ، وثقتنا ترداد في إننا سنسحق وحدة اليسار في شخصينا ولا سيما أنه لم يكن لها آنذاك أي ممثل آخر . وولد « التجمع الديموقراطي الثوري » ك وسيط محايده بين الكتل ، بين الفصيلة المتقدمة من البورجوازية الصغيرة الاصلاحية وبين العمال الثوريين . وعرض على أن انتسب إليه ، واقنعت نفسى بأن أهدافه أهدافنا ، وقبلت وقدم ميرلو أيضاً انتسابه حتى لا يحرجني . ولم أتأخر في الاعتراف بأنني أخطأت . فحتى نعيش إلى أقرب ما يمكن من الحزب الشيوعي ، ولنجعله يقبل ببعض الانتقادات ، فلا بد أولاً أن نكون عديي الفعالية سياسياً ، وأن تكون لنا في نظره فعالية أخرى . ومكنا كان ميرلو - بونتي ، متواحداً ، بلا أنصار ولا اتباع ، فكره الجديد دوماً

والمتجدد أبداً لا يستمد قيمته إلا من نفسه . أما « التجمع » فقد كان يعتمد ، على العكس ، على قوة العدد ، منها كانت صغيراً ومهماً كان قانعاً بذلك . وهكذا أضرم النار في رماد الأحقاد ، بالرغم من أنه أراد لحظتها أن يملقها : فمن أين كان يجند أنصاره الثوريين إن لم يكن من الأوساط الشيوعية أو المتعاطفة معها ؟ ومن اليوم الأول عامله الحزب ، وقد أربأ شعره ، كعدو ، على ذهول من المجتمعين . وكان التباين لهذا الموقف علة انقسامنا الداخلية : فالبعض تملّكه القرف وازلق نحو اليمين ، وهذا ما كان بصورة عامة موقف « المسؤولين » . بينما زعم الآخرون – كانوا الغالبية – أنهم لن يتزعزعوا عن مواقفهم ، وأنهم يقفون إلى جانب العمل الاجتماعي للحزب الشيوعي الفرنسي . وراح هؤلاء ، وكنا منهم ، يأخذون على أولئك تخلّيهم عن البرنامج الأولي : « أين حيادكم ؟ ». وكان أولئك يرددونلينا السؤال بسرعة : « وحيادكم ، أين هو ؟ » .

ترى هلاكتشف ميرلو قبل خطأنا وان الفكر السياسي لا يتجسد بسهولة الا اذا تجاوز ذاته وتبنّاه من جديد في مكان من هم بحاجة اليه ؟ أو ليس السبب بالأحرى انه ما كان يستطيع أن يقاوم ، في عام ١٩٤٨ كما في عام ١٩٤١ ، ازدراءه بعض الشيء بالجمعيات النقية أكثر مما ينبغي ، والتي هي بلا جذور ولا تقاليد ؟ والواقع انه لم يحضر قط اجتماعات اللجنة القيادية مع انه كان عضواً مؤسساً فيها : أو هذا على الأقل ما قيل لي لأنني نادراً ما كنت أحضرها أنا نفسي . ولعله كان يخشى – وهو في ذلك مصيبة – ان نشوء طبيعة مشروعه وان تصبح « الأزمة الحديثة » اللسان الشهري الناطق باسم « التجمع الديموقراطي الثوري » : لكنه لم يفتخري بذلك ، أسواء لأنه كان يشاطرني تهوري أم لأنه لم ينشأ أن يلومني عليه معتمداً على الحديث ليفتح لي عيني . والخلاصة انه أدار المجلة ، كالعادة ، وتركني أحارب ، بمفردي وعلى فترات متقطعة ؛ تحت راية الحياد . بيد اننا توصلنا إلى اتفاق في ربيع ١٩٤٩ : ان « التجمع الديموقراطي الثوري » غير قابل للحياة ، فقد كانت « حركة السلام » الموجهة آنذاك من قبل ايف فارج قد دعت إلى عقد مؤتمر في باريس . وما ان علم « التجمع » بذلك حتى أسرع يبحث في دعوة

شخصيات أميركية وفي تخصيص « أيام للدراسة » من أجل السلم بعد بضعة أيام من المؤتمر: وكان واضحاً أنه يمكن الاعتماد على صحفة اليمين لنشر النبذة وأذاعته. وباختصار لم تكن هذه الأيام السلمية سوى مناورة ، شجّع عليها الأمير كان إن لم يكونوا وراءها مباشرة . وجاء ريتشارد رايت<sup>1</sup> ملائكي ، بعد أن ألحت عليه سفارة الولايات المتحدة إلحاحاً أكبر مما ينبغي بعض الشيء ، للمشاركة في المؤتمر . كان فلقاً : إلى أين نسير ؟ وانضملينا ميلو : وقررتنا ثلاثة لشروع استنكافنا . وجرت النظاهرات وكتبت رسالة موقعة باسمائنا الثلاثة لشرح استنكافنا . وجرت حرب المسلمين بدوننا . وأمكن للناس أن يسمعوا ، في « فيل ديف » ، أمير كيـا يمجـد القـبـلة الـذرـية ، لكنـنا لمـخـضـرـ . وـذـارـتـ ثـائـرـ المـناـضـلـينـ . وـفـيـ حـزـيرـانـ ١٩٤٩ـ جـاؤـواـ إـلـىـ الـقـيـادـةـ لـيـقـولـواـ لـهـاـ رـأـيـهـمـ فـيـهـاـ ، وـضـمـمـتـ صـوـتـيـ إـلـىـ أـصـوـاتـهـمـ : فـأـجـهـزـنـاـ عـلـىـ «ـ التـجـمـعـ الـديـمـقـراـطـيـ الثـورـيـ »ـ وـرـحـلـتـ إـلـىـ الـمـكـبـكـ خـائـبـاـ لـكـنـ بـعـدـ أـنـ عـادـ إـلـىـ طـلاقـتـيـ . وـلـمـ يـظـهـرـ مـيلـوـ فـيـ الـمـؤـمـرـ ، لـكـنـ رـأـيـهـ كانـ وـاضـحـاـ لـاـ يـطـالـهـ شـكـ . وـفـكـرـتـ : «ـ كـنـتـ بـحـاجـةـ إـلـىـ هـذـهـ الـتـجـرـبـةـ الـكـرـبـيةـ حـتـىـ أـقـمـلـكـ فـكـرـهـ تـيـامـاـ »ـ . وـالـوـاقـعـ اـنـ جـنـونـ الـسـيـاسـةـ الـعـاقـلـ لـلـغـاـيـةـ كـادـ يـوـقـنـاـ فـيـ نـزـعـةـ عـدـاءـ لـلـشـيـوـعـيـةـ كـنـاـ تـقـيـؤـهـاـ ، وـمـعـ ذـلـكـ كـانـ لـاـ بـدـ أـنـ تـحـمـلـ مـسـؤـولـيـتـهـ فـيـالـوـ وـقـنـاـ فـيـهـاـ .

ورأيته ثانية في الخريف : وقلت له انتي فهمه . لا سياسة فشيطة بعد اليوم : المجلة ، والمجلة وحدها . وقدمت له مشاريع : [ لا ذكر من عددًا للاتحاد السوفيتي ؟ كان انفاقنا ، على ما خيل إلي ، ناماً : لقد أصبحنا مماثلين . ولذا فقد دهشت إذ لم تلق اقتراحاتي صدى كبيراً . ولا أهمية لهذا فيالو انه بين لي على الأقل سخفاً : لكنه لم يفعل . بل كان يتركها تسقط ، صوتاً ومتجمماً . هذا لأن رائحة المعسكرات السوفييتية كانت قد بدأت تتسرب إلى خيالينا . وجاءتنا وثائق في نفس الوقت الذي جاءت فيه إلى روسيا ، لكن من مصدر آخر . وظهرت

١ - كاتب زنجي أمريكي تقدمي معاصر . « م . ه . » .

افتتاحية ميرلو في عدد ١٩٥٠ الثاني كانون وقد أعاد نشرها فيما بعد في « اشارات ». ولقد أبدت في تلك المرة من الحماسة ما دفعني إلى أن أطلب منه ان يطلعني على الافتتاحية حتى قبل ان يعرض علي ذلك . ولم تتعجب عني كملة واحدة ، ووافقت على كل شيء ، وأولاً على وفاء الكاتب لنفسه . ولقد عرض الواقع في المقطع الأول وانتهى فيه إلى هذه النتيجة : « اذا كان عدد العاملين في المسكرات عشرة ملايين - بينما تجد الاجور ومستوى الحياة ، في الطرف الآخر من التسلسل السوفيatic ، أعلى بخمس عشرة أو عشرين مرة ، من اجر الـ ومستوى حياة الشغيلة الأحرار - اذن ... فالنظام كله يجني ويتبدل معناه ، وبالرغم من تأمين وسائل الانتاج ، وبالرغم من ان البطالة والاستغلال الخاص للانسان من قبل الانسان مستحيلان في الاتحاد السوفيatic ، فإننا لنتساءل عن الأسباب التي يمكن ان تدفع بنا بعد الآن الى الكلام عن الاشتراكية بصدقه » .

كيف سمح الشغيلة السوفياتيون بهذه العودة الهجومية للعبودية الى ارضهم ؟ لقد أجاب ميرلو على هذا السؤال بقوله : لقد تمت العملية تدريجياً « عن سبق تعمد » من أزمة الى ازمة ، ومن حيلة الى حيلة » . ان المواطنين السوفياتيين يعرفون القانون ، ويعلمون بوجود المسكرات : وما يجهلونه ربما هو مدى اتساع القمع . واذا ما اكتشفوه ، يكون الاوان قد فات : فهم قد تعودوا عليه رويداً فرويداً . « عدد لا يؤمن به من الابطال الشباب... من الموظفين المهووبين الذين لم يعرفوا قط » حسب مفهوم ١٩١٧ ، الروح التقدية والمناقشة ، استمرروا في التفكير بأن المعتقلين هم من المهووبين ، من غير المللتين اجتماعياً ، من ذوي النية السليمة ... وشيوعيو العالم قاطبة ينتظرون ان يتوصل ذات يوم ذلك العدد الكبير من المصانع والثروات ، بفعل نوع من انبثاق سحري ، « الى انتاج الانسان المتكامل » ، حتى ولو دعت الضرورة الى الحكم بالعبودية على عشرة ملايين من الروس » .

وقال ان وجود هذه المسكرات يسمح بعمر مدي وهم الشيوعيين المعاصرين . لكنه سرعان ما أضاف : « لكن هذا الوهم هو الذي يحرم الخلط بين الشيوعية والفاشية . و اذا ما قبل شيوعيونا بالمسكرات والاضطهاد فهذا لأنهم ينتظرون

المجتمع اللاطبي ... إن النازي لم يلبيك نفسه قط بأفكار كهذه : اعتراف الانسان بالانسان ، الاممية ، المجتمع اللاطبي . وصحيح ان الافكار لا تجده في الشيوعية المعاصرة سوى رسول غير وفي ... غير انها تحملها على كل حال ، . وأضاف بصرامة اكبر ايضاً : « ان قيمنا وقيم الشيوعيين واحدة ... ويكتنا ان تفكر بأنهم يشوهونها إذ يحسدونها في الشيوعية المعاصرة . إلا انها تظل قيمنا ، وليس لنا بال مقابل من شيء مشترك مع عدد لا يأس به من خصوم الشيوعية ... ان الاتحاد السوفيaticي يقف بوجه الاجمال ... الى جانب القوة التي تناضل ضد اشكال الاستغلال المعروفة منا ... وليس علينا ان نبدي تسامحاً تجاه الشيوعية لكننا لا نستطيع في أي حال من الاحوال ان تحالف مع خصومها . ان النقد السليم الوحيد هو اذن النقد الذي يستهدف داخل الاتحاد السوفيaticي وخارج الاتحاد السوفيaticي الاستغلال والاضطهاد » .

ليس من وضوح كهذا الوضوح . والاتحاد السوفيaticي ، منها تكن جرائه له على الديموقراطيات البورجوازية هذا الامتياز الرهيب : الهدف الثوري . لقد قال أحد الانكليز عن المعسكرات : « انها مستعمراتهم » . وهذا ما ردد عليه ميرلو : « اذن فمستعمراتنا - اذا ما عكستنا المعادلة - هي معسكرات عملنا نحن » . لكن هذه المعسكرات ليس لها من هدف آخر غير إغناه الطبقات صاحبة الامتيازات . وقد تكون معسكرات الروس أشد إجراماً أيضاً ما دامت تخون الثورة . لكن يبقى ان الروس أوجدوها لاعتقادهم انهم يخدمون الثورة . ومن الممكن أن تكون الماركسيّة قد فقدت مزاياها الأصلية ، وأن تكون المصاعب الداخلية والضغط الخارجي قد شوهت النظام وحرفت المؤسسات وحدت بالاشتراكية عن مجريها : لكن روسيا تظل غير قابلة للتشبيه بالأمم الأخرى ، ومن غير المسموح لنا أن نحكم عليها إلا اذا قبلنا بشروعها والا باسم هذا المشروع .

وخلال القول انه بعد خمسة اعوام من مقاله الأول، وفي فترة من الخطورة البالغة : عاد الى مباديء سياسته : الى جانب الحزب ، على أقرب ما يكون

منه ، وليس في داخله أبداً . فالحزب إنما هو قطبنا الوحيد ، والمعارضة من الخارج موقفنا الوحيد منه . وإذا ما هاجنا الاتحاد السوفياتي وحده ، تكون قد غفرنا للغرب أوزاره . ونحن نجد في هذا الكلام الخازم الواضح صدى من أصداء الفكر التروتسكي ، فقد كان تروتسكي يقول : إذا ما هوجم الاتحاد السوفياتي ، فلا بد من الدفاع عن قواعد الاشتراكية ، أما البيروقراطية الستالينية ، فليست الرأسمالية هي التي ستتسوي حسابها ، إنما ستتولى ذلك البروليتاريا الروسية .

لكن صوت ميرلو كسف ، فأمسى يتكلم ببارود ، وغضبه نفسه بات بلا عنف ، بلا حياة تقريباً : فلما أنه أحسن بالعندوى الأولى من سأم الروح الذي هو داؤنا المشترك . عودوا إلى نصوص ١٩٤٥ ، قوموا بالمقارنة ، تدركاً مدي خيبيه وتلاشي آماله . في عام ١٩٤٥ كتب : «نحن ننتهج ، من غير أوهام ، سياسة الحزب الشيوعي» . وفي مقاله عام ١٩٥٠ كتب : «ان قيمتنا وقيم الشيوعيين واحدة» . وأضاف كالوا أنه أراد أن يظهر ضعف هذه الرابطة المعنوية الصرف : «قد يقال لي إن الشيوعيين لا قيمة لهم ... وسأجيب بأن لهم قيمةً غصصياً عندهم» . واتفاقنا معهم إنما معناه إننا ننسب اليهم حكماً في الوقت الذي نعرف فيه انهم يرفضونها . أما التفاهم السياسي ، فهو لم يعمر حتى موضع بحث . في عام ١٩٤٥ كان يحرم على نفسه كل فكر وكل عمل يمكن أن يضرا ببعث البروليتاريا . وفي عام ١٩٥٠ رفض فقط أن يهاجم الاضطهاد في روسيا وحدها ، إما أن يفضح الاضطهاد في كل مكان أو لا يفضح البتة . هذا لأن الاتحاد السوفياتي في عام ١٩٤٥ كان يبدو له «ملتبساً» . وكانت تظهر فيه «علامات التقدم وأعراض التراجع» معاً . وكانت هذه الأمة خارجة من امتحان رهيب ، فكان الأمل مسموحاً به في عام ١٩٥٠ ، وبعد افتضاح أمر نظام المعتقلات ، كتب : «إننا لنتسائل عن الأسباب التي يمكن أن تدفع بنا بعد الآن إلى الكلام عن الاشتراكية» . باستثناء تنازل واحد : إن الاتحاد السوفياتي هو بالإجمال في الجانب الصالح من المتراس ، مع القوى التي تناضل

ضد الاستغلال . لا أكثر : فالمهدف الثوري ، « انتاج الانسان المتكامل » ، حكم عليه في سياق ١٩٥٠ بـ« لا يكُون أكثر من وهم تتعلّل به الأحزاب الشيوعية . فلكلّأن ميرلو كان يقف ، في ذلك الحين ، عند مفرق الطريق ، ورأبى أن يختار : هل سيستمر في الإعلاء من شأن الاتحاد السوفياتي ليقيى وفياً لذاته وللطبقات المغرومة ؟ أم هل سيفقد كل اهتمام بهذا المجتمع الاعتقالي ؟ وإذا ما ثبت أن هذا المجتمع معججون من نفس طينة الدول الكاسرة التي تعيش أكثر مما يطلب منها ؟ وردعه وسوس آخر : « ان انحطاط الشيوعية الروسية لا يعني أن الصراع الظبيقي محض أسطورة ... ولا يعني بصورة عامة أن النقد الماركسي أصبح بالـ» .

هل كنا على ثقة كبيرة من اتنا نستطيع ان نرفض النظام السوفيتي من غير ان ندين الماركسية ؟ لقد تلقيت من بلوخ - ميشيل رسالة استنكار، وخلاصة ما جاء فيها : « كيف يمكنكم ألا تفهموا أن الاقتصاد السوفيتي بحاجة الى يد عاملة مطيبة وانه يحيى ملابس من الشغفية السينيّة التغذية والرازحين تحت وطأة استغلال كبير ؟ ». لو كانت بلوخ - على حق ، يكون ماركس قد ألقى بنا من ببرية الى اخرى . وأطلعت ميرلو على الرسالة فلم يجدها مقنعة . والحق اتنا رأينا فيها حماسة مشروعة ، وحججاً عاطفية ، لكننا نجد فيها منطقاً . لكن ترى لو كانت أشد تماسكاً من حيث النطق ، ومدعومة بوقائع محققة ، وبحجج مقنعة ، أفما كانت ستبدل موقفنا ؟ مصاعب التصنيع في مرحلة التراكم الاشتراكي ، التطويق ، المقاومة الفلاحية ، ضرورة تأمين التموين ، المشكلات الديمografية ، الريبة ، الارهاب والدكتاتورية البوليسية ، ان هذه الجموعة من الواقع ومن النتائج كانت تكفي لتجعلنا . لكن ماذا كنا سنفعل ، ماذا كنا سنقول لو ان نظام المعتقدات تتطلبه البنية التحتية ؟ كان من الواجب أن تكون لنا معرفة أفضل بالاتحاد السوفيتي وبنظام الاتجاه : ولهذه توصلت الى ذلك بعد عدة سنوات وتحررت من هذه الخاوف في الساعة التي بدأت فيها المسكرات تفتح أبوابها . أما في شتاء ١٩٥٠ ، فقد كنا نرث تحت وطأة لا

يقين أصم : ان قوة الشيوعيين تكمن في ان الانسان لا يستطيع ان يقلق عليهم بدون ان يقلق على نفسه . ومهما تكون سياستهم غير مقبولة فإنه لا يستطيع ان يبتعد عنهم – على الاقل في بلداننا الرأسمالية القديمة – من غير ان يعتقد امره على اقتراف خيانة ما . ولا فرق بين ان يتساءل : « الى اي حد يمكن ان يذهبوا ؟ » و « الى اي حد أستطيع ان اتبعهم ؟ ». ان للسياسة اخلاقها – وهو موضوع صعب لم يسبق ان عولج قط معاييره واضحة – وحين تضطر السياسة الى خيانة اخلاقها ، فإن اختيار الاخلاق اما يعني خيانة السياسة . حاولوا ان تتدبروا امركم مع هذا : وبخاصة عندما تكون السياسة قد أعلنت ان هدفها تحقيق سُود الملكوت الانساني . وفي الوقت الذي راحت فيه اوروبا تكتشف المعتقلات ، فاجأ ميرلو أخيراً الصراع الطبقي بلا قناع . الا ضربات والقمع ، مذابح مدغشقر ، حرب الفيتنام ، المكارية والخوف الاميركي الكبير ، يقطنة النازيين ، الكنيسة الحاكمة في كل مكان بطيبة مراثية ، والساترة بيطرشيلها الفاشية المبعوثة : كيف كان يمكنه الا يشم الروائح المنتنة الصادرة عن الجحفة البورجوازية ؟ وكيف يدين علانية العبودية في الشرق من غير ان يترك المستفيدين ، عندنا ، للاستغلال ؟ لكن هل كنا نستطيع ان نقبل بالعمل مع الحزب الشيوعي ان كان المهد من ذلك تقييد فرنسا وتعطيبها بالأسلام الشائكة ؟ ما العمل ؟ أخفيت كالصم يميناً ويساراً على ماردين لن يحسا بضرباتنا حتى لو مجرد احساس ؟ كان هذا أبأس الحلول : وكان ميرلو يقتربه نظراً الى انه لم يجد حلآً خيراً منه . ولم أكن أرى غيره ، لكنني كنت قلقاً : فنحن لم نتقدم قيداً وكل ما هنالك ان الا « نعم » تحولت الى « لا ». في عام ١٩٤٥ كنا نقول : « ايها السادة ، نحن أصدقاء الجميع وقبل كل شيء عزيزنا الحزب الشيوعي » . وبعد خمسة أعوام صرنا نقول : « نحن أعداء الجميع ، وامتياز الحزب الوحيد انه ما يزال له الحق في كل صرامتنا » . وكنا نشعر كلانا ، حتى من غير ان نتكلم في الموضوع ، بأن هذه الموضوعية « الملحقة » لن تقوتنا بعيداً . اتنا لم نختار حين كان الاختيار يفرض نفسه على الجميع ، ولعلنا كنا على حق .

والآن ، بعد مرور خمسة أعوام ، ما يزال في وسع حنقنا على العام أجمع ارتيرجي ، الاختيار بضعة أشهر ايضاً. لكننا كنا نعرف اتنا لو كنا مدبرى صحيفية يومية أو أسبوعية ، لكنه علينا منذ زمن طويل ان نخطو الخطوة المتطرفة او نغطس . كان طابع المجلة التساري بعض الشيء يكفل لنا بعض الهدنة والراحة ، لكن موقفنا السياسي في البداية ، كان مهدداً بأن يتتحول شيئاً فشيئاً الى مذهب اخلاقي . ولم نهبط قط الى مستوى الروح الجميلة المرهفة ، لكن العواطف الطيبة تفتحت في جوارنا في حين ان المخطوطات بدأت تميل الى الندرة : لقد تباطأت سرعتنا ، وما عاد الناس يرغبون في الكتابة عندهنا .

لقد رأيت في الصين تماثلين لشخصين خارقين ، مرميin في حفرة . كان الناس يصدقون عليها منذ ألف عام ، وكانت يمعن لمعان شديداً وقد حتمها الريق البشري . ولم نكن أنا وميرلو ، قد أخذنا نامع ، لكن عمل المحتـ كان قد بدأ . لم يكن أحد يغفر لنا رفضنا المانوية . فاليمين استأجر غلام القصابين ليشتمونا : كان كل شيء مسموحاً لهم ، كانوا يكشفون مؤخراتهم للنقاء الذين كانوا يرثون قبعتهم تحيـة : انه « الجيل الجديد » . كانت الخنيات كافة ، باختصار ، تحيـط بهـم ، باستثناء واحدة ، فاختفوا لافتقارهم الى الموهبة : لقد كانوا بحاجة الى « شرة معاوية » لا أكثر ، لكنـها رفضـت لهمـ منذ الولادة . ولقد كانوا سيفطـسـونـ الـيـوـمـ مـنـ الـبـؤـسـ لـوـلـاـ أـنـ حـربـ الجـازـائـرـ تـغـذـيـهمـ : انـ الجـريـةـ تـجـديـ . لقد أـحـدـثـواـ ضـجـجـةـ كـثـيرـةـ لـكـنـ أـذـىـ قـلـيلـاـ . أـمـاـ مـنـ الـطـرـفـ الـآـخـرـ ، فـكـارـنـ الـأـمـرـ أـخـطـرـ : فـأـصـدـقـاؤـنـاـ فـيـ الـحـزـبـ الشـيـوـعـيـ لـمـ يـهـضـمـواـ الـمـقـالـ عنـ الـمـعـسـكـرـاتـ . وـالـحـقـ اـنـتـاـ اـسـتـحـقـقـنـاـ ذـلـكـ ، وـكـانـ حـمـلةـ حـقـيقـيـةـ . وـلـمـ أـنـزـعـجـ اـنـاـ : جـرـذـ ، ضـبـعـ ، أـفـعـىـ ، ظـرـبـانـ : كـنـتـ أـحـبـ هـذـهـ الـأـوـصـافـ الـحـيـوـانـيـةـ ، وـكـانـ لـيـ بـثـابـةـ تـغـيـيرـ جـوـ . أـمـاـ مـيرـلوـ فـقـدـ رـاحـ غـيـظـهـ مـنـهـ يـتـعـاظـمـ : كـانـ مـاـ يـزالـ يـتـذـكـرـ رـفـاقـيـاتـ ١٩٤٥ـ . لـقـدـ مـرـتـ بـهـ فـتـرـةـ الـأـوـلـىـ ، كـانـواـ يـشـتـمـونـهـ فيـ الصـبـاحـ الـبـاـكـرـ فـيـ الصـحـفـ ، وـكـانـ فـيـ الـمـسـاءـ يـتـلـقـىـ الـاعـتـذـارـاتـ السـرـيـةـ مـنـ رـفـاقـهـ الشـيـوـعـيـنـ . إـلـىـ أـنـ جـاءـ يـوـمـ رـأـيـ فـيـ الـحـزـبـ ، يـهـدـفـ تـبـسيـطـ الـأـمـورـ ،

أن يقوم هؤلاء الرفقاء أنفسهم بالعملين معًا : فراحوا يكتبون المقالات عنـد الشـفق ويعتذرـون عنـد الفـسقـ. ولم يتألمـ مـيرـلوـ لأنـهـ يـشـتمـ منـ قـبـلـ أـصـحـابـ بـقـدـرـ ماـ تـأـلمـ مـنـ أـنـهـ لـمـ يـعـدـ فـيـ وـسـعـهـ أـنـ يـنـظـرـ لـيـهـ بـعـيـنـ التـقـدـيرـ . وـإـنـ لـأـعـتـدـ الـيـوـمـ أـنـهـ كـانـواـ يـرـزـحـونـ تـحـتـ وـطـأـةـ عـنـفـ مـجـنـونـ بـالـعـنـيـ الـحـرـقـ الـلـكـلـمـةـ ، وـلـدـتـهـ حـرـبـ ضـرـوـسـ كـانـتـ رـحـاـهـ تـدـوـرـ فـيـ مـكـانـ آـخـرـ وـكـانـ نـشـعـرـ بـآـثـارـهـ حـتـىـ فـيـ أـقـلـيـمـنـاـ : كـانـواـ يـحـاـلـوـنـ أـنـ يـرـوـاـ أـنـفـسـهـمـ عـلـىـ غـيـرـ مـاـ هـمـ عـلـىـهـ وـمـاـ كـانـواـ يـتـوـصـلـوـنـ إـلـىـ ذـلـكـ عـلـىـ الـوـجـهـ الـمـطـلـوبـ . وـأـظـنـ أـنـ مـيرـلوـ كـانـ يـرـىـ عـيـوبـهـ وـلـاـ يـرـىـ دـاءـهـ ، أـقـصـدـ ضـيـقـ أـفـقـهـ الـاقـلـيـمـيـ . وـهـذـاـ مـفـهـومـ لـأـنـهـ كـانـ يـعـرـفـهـمـ مـنـ خـلـالـ حـيـاتـهـ الـيـوـمـيـةـ . وـبـاـخـتـصـارـ ، أـقـامـ بـيـنـهـ وـبـيـنـهـ الـكـلـفـةـ لـأـنـهـمـ أـرـادـوـ أـنـ يـقـيـمـهـاـ : كـانـ الـحـزـبـ الشـيـوـعـيـ قـدـ اـخـذـمـوـقـفـ التـسـامـحـ مـنـ ذـلـكـ التـعـاطـفـ الـنـقـديـ مـنـ غـيـرـ أـنـ يـجـبـهـ ، وـبـدـءـأـ مـنـ عـامـ ١٩٤٩ـ قـرـرـ أـنـ يـبـيـدـهـ مـنـ الـوـجـوـدـ ، فـرـجـاـ الـأـصـدـقـاءـ الـخـارـجـيـنـ بـأـنـ يـسـدـوـ أـفـوـاهـهـ ، وـإـذـاـ مـاـ خـطـرـ لـأـحـدـهـمـ أـنـ يـبـيـدـ تـحـفـظـاتـهـ عـلـىـ ، فـإـنـ الـحـزـبـ عـلـىـ اـسـتـعـدـادـ لـأـنـ يـشـيرـ اـشـفـرـازـهـ إـلـىـ أـنـ يـتـحـوـلـ إـلـىـ عـدـوـ : وـهـكـذـاـ رـاحـ الـحـزـبـ يـثـبـتـ لـلـمـنـاضـلـيـنـ ، وـرـاحـ كـلـ مـنـاضـلـ يـفـكـرـ بـأـنـهـ يـثـبـتـ لـنـفـسـهـ بـأـنـ طـرـحـ الـمـعـتـدـلـ عـلـىـ بـسـاطـ الـبـحـثـ طـرـحـ حـرـأـ اـنـاـ هـوـ بـدـاـيـةـ الـحـيـاتـةـ . اـنـ مـاـ كـانـ أـصـدـقـاءـ مـيرـلوـ يـكـرـهـونـهـ فـيـهـ اـنـاـ هـوـ اـنـفـسـهـ . أـلـاـ مـاـ كـانـ اـشـقـلـهـ ، وـلـكـمـ تـجـلـيـ هـذـاـ الـقـلـقـ بـعـدـ الـصـدـمـةـ الـكـهـرـبـائـيـةـ الـتـيـ تـجـمـتـ عـنـ الـمـؤـقـرـ الـعـشـرـيـنـ . كـانـ مـيرـلوـ يـعـرـفـ النـفـمـةـ : اـنـ تـقـلـيـاتـ الـمـزـاجـ الشـيـوـعـيـ لـنـ تـلـقـيـ بـهـ إـلـىـ حـظـيرـةـ أـعـدـاءـ الشـيـوـعـيـةـ . وـتـلـقـيـ الضـرـبـاتـ مـنـ غـيـرـ اـنـ يـرـدـهـاـ : عـلـىـ الـإـنـسـانـ اـنـ يـتـقـنـ عـمـلـهـ وـلـاـ يـبـالـيـ بـاـيـقـالـ . وـبـاـخـتـصـارـ ، عـلـيـهـ اـنـ يـتـابـعـ الـمـشـرـوـعـ . وـلـاـ اـهـمـ اـذـاـ مـاـ ضـنـواـ عـلـيـهـ بـالـأـوـكـسـيـجـيـنـ ، وـنـفـوـهـ مـنـ جـدـيـدـ فـيـ غـازـ الـحـيـاتـةـ الـمـوـحـدـةـ الـفـقـيرـ . كـانـ الـحـزـبـ الشـيـوـعـيـ ، الـذـيـ وـلـدـ مـنـ انـقلـابـ تـارـيـخـيـ ، قـدـ بـدـاـلـهـ فـيـ السـابـقـ ، وـلـوـ مـنـ بـعـيدـ ، رـفـقـةـ مـكـنـةـ : فـخـسـرـهـاـ . يـقـيـنـاـ ، كـانـ لـهـ أـصـدـقـاءـ كـثـيـرـوـنـ غـيـرـ شـيـوـعـيـنـ ظـلـوـاـ أـوـفـيـاءـ لـهـ : لـكـنـ مـاـذـاـ كـانـ يـجـدـ فـيـهـ ، وـلـهـ ، غـيـرـ الـلـامـبـالـاـةـ الـرـؤـوفـ الـتـيـ سـادـتـ حـقـبـةـ مـاـ قـبـلـ الـحـرـبـ ؟ـ كـانـواـ يـحـتـمـلـونـ حـولـ مـائـدـةـ

ويتناولون الطعام معـاً ليتظاهرـوا لهـنـيـهـ منـ الزـمـنـ بـأـنـ هـمـ مـهـمـ مـشـرـكـةـ :  
وـالـحقـ اـنـهـ لـمـ يـكـنـ مـشـرـكـ سـوـىـ الـوـسـكـيـ اوـ لـمـ العـجـلـ بـيـنـ اوـلـثـكـ  
الـرـجـالـ الـمـتـبـاـيـنـيـنـ الـذـيـنـ كـانـوـاـ مـاـ يـزـالـونـ مـسـحـورـيـنـ باـقـتـحـامـ التـارـيـخـ لـصـمـيمـيـتـهـ .  
يـقـيـنـاـ كـانـ هـذـاـ أـشـبـهـ بـتـحـرـيرـ مـحـضـ وـفـةـ :ـ كـانـتـ الـمـقاـوـمـةـ قـدـ تـزـقـتـ اـشـتـأـنـاـ ،ـ  
وـلـقـدـ رـاحـ يـدـرـكـ ذـلـكـ اـخـيـرـاـ :ـ لـكـنـ هـذـاـ الـادـرـاكـ لـيـسـ لـهـ مـنـ حـقـيـقـةـ عـيـقـةـ الـاـ  
اـذـاـ شـعـرـنـاـ بـهـ كـاـلـوـ اـنـ تـقـدـمـ مـوـتـنـاـ بـالـذـاتـ .ـ وـكـثـيـرـاـ مـاـ رـأـيـتـ مـيـرـلـوـ ،ـ فـيـ الشـتـاءـ  
وـالـرـبـيعـ .ـ كـانـ لـاـ يـكـادـ يـبـدـوـ عـصـيـاـ ،ـ لـكـنـهـ كـانـ شـدـيـدـ الـحـسـاسـيـةـ :ـ وـشـعـرـتـ  
مـنـ غـيـرـ اـنـ اـفـهـمـ كـثـيـرـاـ ،ـ بـأـنـ يـحـتـضـرـ بـعـضـ الشـيـءـ .ـ وـلـقـدـ كـتـبـ بـعـدـ خـمـسـةـ  
اعـوـامـ :ـ «ـ الـكـاتـبـ يـعـرـفـ اـنـ لـيـسـ ثـمـ مـنـ قـيـاسـ مـشـرـكـ بـيـنـ اـجـتـارـ حـيـاتـهـ وـبـيـنـ  
اـصـفـيـ وـأـوـضـحـ مـاـ اـمـكـنـ لـهـ اـنـ تـنـتـجـهـ (ـ فـيـ كـتـابـاتـهـ )ـ .ـ وـهـذـاـ صـحـيـحـ :ـ  
فـالـنـاسـ جـمـيـعـاـ يـحـتـرـوـنـ ،ـ يـضـفـونـ الـاـهـانـاتـ الـمـكـاـبـدـةـ ،ـ وـالـأـكـدـارـ الـمـعـانـيـةـ ،ـ  
وـالـاـهـمـاتـ وـالـتـجـرـيـاتـ وـالـمـرـافـعـاتـ .ـ ثـمـ يـحـاـلـوـنـ اـنـ يـسـتـخـلـصـوـاـ مـنـ ذـلـكـ  
جـيـعـهـمـ مـعـاـ ،ـ وـبـالـعـاـضـدـ ،ـ تـجـارـبـ بـهـزـقـةـ لـأـرـأـسـ هـلـاـ وـلـاـ ذـنـبـ .ـ وـلـقـدـ عـرـفـ  
مـيـرـلـوـ ،ـ شـأـنـ غـيـرـهـ ،ـ هـذـهـ التـكـرـارـاتـ الـمـلـمـةـ الـيـقـيـنـيـةـ اـنـ أـحـيـانـاـ بـرـقـ .ـ لـكـنـ  
فـيـ ذـلـكـ الـعـامـ لـمـ يـحـدـثـ رـعـدـ وـلـاـ بـرـقـ .ـ وـحـاـولـ اـنـ يـمـدـدـ مـكـانـهـ ،ـ اـنـ يـحـتـلـ مـنـ  
جـدـيـدـ مـوـضـعـهـ عـنـدـ مـفـرـقـ الـطـرـقـ حـيـثـ كـانـ يـقـاطـعـ تـارـيـخـ الـخـاصـ مـسـحـ تـارـيـخـ  
فـرـنـسـاـ وـالـعـالـمـ ،ـ وـحـيـثـ كـانـ يـوـلـدـ مـجـرـىـ أـفـكـارـهـ مـنـ مـجـرـىـ الـأـشـيـاءـ :ـ وـهـذـاـ مـاـ  
حـاـولـهـ ،ـ كـاـقـلـتـ ،ـ بـيـنـ ١٩٣٩ـ وـ ١٩٤٥ـ وـ نـجـحـ فـيـهـ .ـ لـكـنـ الـأـوـانـ كـانـ قـدـ فـاتـ  
فـيـ عـامـ ١٩٥٠ـ ،ـ وـلـمـ يـثـنـ بـعـدـ .ـ قـالـ لـيـ ذـاتـ يـوـمـ :ـ «ـ أـوـدـ لـوـ أـكـتـبـ رـوـاـيـةـ عـنـ  
نـفـسـيـ »ـ .ـ فـسـأـلـتـهـ :ـ «ـ لـمـ لـاـ ،ـ أـسـيـرـةـ ذـاتـيـةـ ؟ـ »ـ فـقـالـ :ـ «ـ هـنـاكـ أـسـلـةـ كـثـيـرـةـ بـلـاـ  
أـجـوـيـةـ .ـ وـفـيـ رـوـاـيـةـ يـكـنـيـ اـنـ اـعـطـيـهـاـ حـلـوـاـ خـيـالـيـةـ »ـ .ـ وـلـاـ يـنـجـدـعـ أـحـدـ بـهـذـاـ  
الـلـجـوـءـ إـلـىـ الـخـيـالـ :ـ اـنـيـ أـذـكـرـ هـنـاـ بـالـدـورـ الـذـيـ تـقـلـدـ اـيـاهـ الـفـيـنـوـمـيـنـوـلـوـجـيـاـ  
فـيـ الـحـرـكـةـ الـمـعـقـدـةـ الـتـيـ تـنـتـهـيـ بـجـدـسـ مـاـ .ـ الاـ اـنـ هـذـاـ لـاـ يـنـعـ اـنـ تـلـكـ الـحـيـاةـ  
كـانـتـ تـنـسـلـخـ عـنـ نـفـسـهـ ،ـ وـتـكـتـشـفـ عـنـدـ التـأـمـلـ شـطـآنـاـ مـعـتـمـةـ وـعـدـمـ اـتـصـالـ .ـ  
تـرـىـ الـمـ يـقـرـفـ غـلـطـةـ لـحـظـةـ اـنـطـلـاقـهـ حـتـىـ اـنـتـهـيـ بـهـ ،ـ الـأـمـ رـغـمـاـ عـنـهـ إـلـىـ الدـخـولـ

في صراع مكشوف مع اصدقائه القدامى ؟ ام انه كان مرغماً ، تحت طائلة التمزق هو نفسه ؟ على ان يأخذ على عاتقه الانحراف والخذلان الذين تقع فيها تلك الحركة الكبيرة الهائلة التي انتجهه والتي ظلت نوابضها بعيدة عن متناوله ؟ ام ترانا سقطنا - كما اشار بنفسه الى ذلك عام ١٩٤٥ من قبيل التخمين والتکهن المغض - في الامعنى ، لبعض الوقت على الاقل ؟ ربما لم يعد امامنا ما نفعله سوى ان نتحمل بعض القيم النادرة من خلال حافظتنا عليها ؟ واحتفظ بمنصبه في « الأزمنة الحديثة » وامتنع عن تبديل أي شيء في نشاطاته . لكن « اجتار حياته » حواله ببطء عن السياسة اليومية ليقرره من جديد من اصوله . وبذلك كان حظه . فلمره اذا ما ترك منطقة الحزب الشيوعي الهاشمية ، فلا بد ان ينتهي به المسير الى مكان ما : انه يسيراً لبعض الوقت ثم يجد نفسه في اليمن . ولم يخن ميرلو قط : فقد التجأ إلى حياته الصميمية العميقه .

وجاء الصيف . وتحارب الكوريون فيما بينهم . كنا على فراق حين بلغنا النبأ : فقام كل منا بمفرده بجمع التفسيرات التي أرادها . والتقيينا في سان - رافائيل ، في آب ، لمدة يوم واحد : كان الاوان قد دُفِّع . لقد سعدنا اذ وجدنا من جديد حركاتنا وصوتنا ، وسائر تلك القرارات المألوفة التي يحبها جميع اصدقاء العالم في اصدقائهم . لكن كانت هناك ثغرة واحدة : كان الاتصال قد انقطع بين افكارنا التي تكونت وأصبحت جاهزة . ومن الصباح الى المساء لم تتكلم عن غير الحرب ، وقد تسمّرنا على شاطيء الماء بلا حراك ثم الى الطاولة ، ثم في رصيف احد المقاهي وسط المصطافين العراة . وتناقشنا ونحن نتنزه ، وتابعنا النقاش حتى في الحطة التي كنت انتظر فيها قطاري .

جهد ضائع : كالصم . وتكلمت اكثر منه ، اخشى ذلك ، ليس من دون احتدام . وكان يحب بهدوء ، بياحاز : وجعلتني رقة ابتسامته الملتوية وخبثها الطفولي آمل في ان يكون ما يزال متربداً . لكن لا : ليس من عادته قط ان يطلب ويزمر للمواقف التي يتخذها . وارغمت على الاعتراف بأن حصاره قد تم . كان يردد بهدوء : « لم يعد امامنا غير الصمت » . فقلت متظاهراً بأنني لا

افهمه : « من تقصد به (نا) ؟ – (نحن) : « الازمنة الحديثة » – أتريد ان نضع المفتاح تحت الباب ؟ – كلا ، انا ألا ننسى بعد الان بكلمة واحدة عن عن السياسة – ولماذا ؟ – انهم يتحاربون – بلى ، في كوريا – غداً سوف يتحاربون في كل مكان – وحتى عندما سينتاجون في كل مكان – وحتى عندما سينتاجون هنا بالذات ، فما الداعي لان ننسى ؟ – لان . انها القوة العاربة التي ستقرر : لم الكلام طالما انه ليس لها من آذان ؟ » . وصعدت الى القطار . وانحنىت من باب العربية ، ورحت الوح بيدى كما هو واجب ، ورأيته يلوح بيده ، لكنني لبشت مدهولاً حتى نهاية الرحلة .

لقد انحنيت عليه باللائمة متهمأ اياه ظلماً بأنه يريد ان يكم فم النقد في الوقت الذي كانت فيه المدافعة قد اخذت تتعجل . والحق انه كان أبعد ما يمكن عن ذلك . وكل ما هنالك انه اطلع على حقيقة مرهقة ، إذ اعتقد بأن الاتحاد السوفياتي قد اراد ان يعرض على نقصانه سلاحه بتأمينه من مركزاً استراتيجياً لنفسه . وهذا يعني اولاً ان ستالين يعتبر الحرب محتمة : وعلى هذا فليس الهدف ابقاءها بل ربحها . والحال انه كان يكفي ان تبدو حتمية في نظر احدى الكتلتين حتى تصبح كذلك بالفعل . وهذا مقبول أيضاً فيما لو أن العالم الرأسمالي هو الذي سيهاجم اولاً : ففي مثل هذا الحال كانت الأرض ستنسف لكن المغامرة الانسانية كانت ستحفظ بمعنى حتى وأن انقضى صلبها ، ولكن مات شيء ما حاول على الأقل ان يولد . لكن طالما ان العدوان الوقائي يأتي من البلدان الاشتراكية ، فإن التاريخ لن يكون في مثل هذه الحال سوى كفن الجنس البشري . انتهت اللعبة . فعام ١٩٥٠ كان بالنسبة الى ميرلو – بونتي ، كما بالنسبة الى كثيرين غيره ، عام الاختيار الحاسم : فقد ظن انه رأي المذهب ستاليني بلا قناع ، وان هذا المذهب كان عبارة عن نزعة بونابرتية . فاما ان الاتحاد السوفياتي ليس وطن الاشتراكية ، وفي مثل هذه الحال لا يمكن للاشتراكية وجود في اي مكان ، وتكون بالاصل غير قابلة للحياة . وإنما ان الاشتراكية هي هذا ، ذلك المسلح الكريه ، ذلك النظام البوليسى ، تلك القوة الكاسرة

وباختصار ، لم يستطع بلوخ - ميشيل ان يقنع ميرلو بأن المجتمع الاشتراكي يقوم على الاستعباد . لكن ميرلو اقنع نفسه بنفسه بأن هذا المجتمع قد ولد مذهبًا امبرياليًا - من قبيل الصدفة أم من قبيل الصدفة أم من قبيل الضرورة ، ام من قبيل الاثنين معاً . وهذا بالطبع لا يعني انه وقف الى جانب المسخ الآخر الى جانب الامبرالية الاميركية . لكنه بات يقول : « ما الفرق ؟ انها متساويان في القيمة » . ذاك كان هو التحول : انه لم يشاً ان يسخط على الاتحاد السوفيافي . « باسم ماذا ؟ في كل مكان على الارض ، يسود الاستغلال والقتل والنهب . اذن فلا داعي لأن ترهق كاهل احد » . وكل ما هنالك ان الاتحاد السوفيافي فقد في نظره كل امتياز ، فهو قوة كاسرة شأنه شأن سائر الدول لا اكثر ولا أقل . ولقد آمن في تلك الفترة بأن ردود فعل التاريخ الباطنية قد حرفت مجرىنه نهائياً ، وبأنه سيستمر مشلولاً ، تحرفه تفاصيله بالذات ، الى ان ينهاه نهائياً . اذن فكل كلام عاقل لا يمكن إلا ان يكذب : ولا يبقى بالتالي سوى ذلك الرفض المتواطي ، الصمت . لقد أراد في البداية ان يأخذ من النظامين ما كان يراه صالحاً وقيماً فيها ، وأراد ان يهدي أفضليهما ما توصل اليه الآخر من منجزات . ولما خاب امله ، قرر فيما بعد ان يفضح الاستغلال في كل مكان . وبعد خيبة جديدة قرر بكل هدوء الا يفضح اي شيء كان في اي مكان كان الى ان يأتي يوم تضع فيه قبليه ، قادمة من الشرق او من المغرب ، حدأً لتواريخنا القصيرة الامد . وبذلك لا يكون قد تحرك قيد اهلة رغم انه كان ايجابياً ثم سلبياً ، ثم صامتاً . بيد اننا لن نفهم هذا الاعتدال على وجهه الصحيح ، اذ لم نر فيه المظاهر الخارجية المركبة لفعل انتشار : لقد قلت ان اكثر نوبات عنفه ضرورة لم تكون سوى طور بيدات تحت بحرية لا تضر بأحد غيره . لكن الغضب ، مهما كان عنيف الجنون ، يظل يشتمل على امل : اما في ذلك الرفض المادي المأكلي فلم يكن قد تبقى من امل قط .

وما كان التفكير يذهب بي إلى هذه الحدود ، وهذا ما أنقذني من الكآبة والسوداوية . كان ميرلو لا يبالي بالكورين ، ولم أكن أنا أرى غيرهم . كان

ينتقل بسرعة كبيرة الى الاستراتيجية العالمية و كنت أنا مسحوراً بالدم ، و كنت افكر : ان الغلطة هي غلطة مباحثات يالطا التي قسمت ذلك البلد الى قسمين . و كنا نخطئان أنا وهو بسبب الجهل لكن ليس من دون أعتذار : من أين كان يمكن أن يأتينا العلم آنذاك ؟ من كان ليكشف لنا عن أن الولايات المتحدة الاميركية تأكلها قرحة عسكرية ، وعن ان المدنيين كانوا يقاتلون متقدرين ، وقد أسقط في يدهم ؟ كيف كان يمكننا ، في عام ١٩٥٠ أن نتمكن بخطة ماك آرثر<sup>١</sup> ، ويتطلعه الى استغلال القتال كما يسلم الصين الى التروستات ؟ هل كنا نعرف سينقمان راي<sup>٢</sup> ، ذلك الأمير القطاعي لدولة حكم عليها بالبيوس ، وطبع الجنوب الزراعي في صناعة الشمال ؟ وما كانت الصحافة الشيوعية تتحدث عن هذا كله : فهي لم تكون مطلعة أكثر منا ، وكانت تفضح جريمة القوى الاميرالية من غير أن تقدم في التحليل أكثر من ذلك . ثم انها كانت تسيء الى حظوظها نتيجة كذبة اولية ، فالواقعة الوحيدة التي كانت ثابتة هي ان قوات الشمال كانت أول من اخترق خط التقسيم ، والحال ان الصحافة الشيوعية كانت تعاند في ادعاء العكس . ولقد أصبحنا نعرف اليوم الحقيقة و نعرف ان عسكريي الولايات المتحدة الاميركية ، بالتعاضد مع اقطاعي سريل ، قد أوقعوا بالشيوعيين في فتح : كانت تقع حوادث يومية على الحدود فاستغلواها ، وقامت قوات الجنوب بمحركات ظاهرة للعيان و مكشوفة الى حد ان الشمال خدع بها وارتكب تلك الغلطة الكبيرة عندما سبق الى الضرب ليتلقى ضربة ما كانت ستجدها . لكن عيب الاحزاب الجماهيرية هو اعتقادها بأنها تكسب الفكر الشعبي – الوحيد العميق ، الوحيد الصحيح – عندما تقدم له حقائق مشذبة مهنية . أجل ، ما عاد عندي شك : ان جرمي الحرب ، في هذه المسألة الكريهة ، هم اقطاعيو الجنوب و امبرياليو الولايات المتحدة الاميركية . لكنني

١ - قائد القوات الاميركية في مطلع الحرب الكورية . « هـ . م » .

٢ - رئيس جمهورية كوريا الجنوبية . « هـ . م » .

لا أشك بالمقابل في أن الشهال هو الذي هاجم الاول . ان مهمـة الحزـب الشـيـوعـي لم تـكـنـ بالـسـمـلةـ : فـلـوـ اـعـتـرـفـ بـالـوـقـائـعـ ، وـلـوـ لـيـسـخـلـصـ مـعـنـاـهـ ، لـصـاحـ أـعـدـاؤـهـ فيـ كـلـ مـكـانـ بـأـنـهـ اـنـتـقـلـ إـلـىـ كـرـسـيـ الـاعـتـرـافـ ، وـإـذـاـ مـاـ اـنـكـرـهـ اـكـتـشـفـ اـصـدـقـاؤـهـ الـكـذـبـ وـابـتـعـدـواـعـنـهـ . وـاـخـتـارـ انـ يـنـكـرـ لـيـحـفـظـ بـالـمـوـقـفـ الـمـجـوـمـيـ . وـالـحـالـ اـنـهـ لـمـ يـكـنـ قـدـ مـضـىـ عـامـ وـاـحـدـ عـلـىـ اـكـتـشـافـنـاـ وـجـودـ الـمـسـكـرـاتـ السـوـفـيـاتـيـةـ : فـلـبـتـشـاـ مـتـشـكـكـيـنـ ، مـسـتـعـدـيـنـ لـتـصـدـيقـ اـسـوـاـ الـاحـتـالـاتـ . وـالـحـقـيـقـةـ انـ الـاـتـحـادـ السـوـفـيـاتـيـ اـسـفـ لـتـلـكـ الـمـعـرـكـةـ الـمـهـدـدـةـ بـأـنـ تـجـرـهـ إـلـىـ حـرـبـ لـمـ يـكـنـ مـسـتـعـدـاـ لـرـجـحـهـ : وـمـعـ ذـلـكـ اـضـطـرـرـ إـلـىـ دـعـمـ الـكـوـرـيـينـ الشـالـيـنـ تـحـتـ طـائـةـ خـسـارـةـ نـفـوـذـهـ فيـ آـسـيـاـ . وـبـالـقـابـلـ دـخـلـتـ الـصـينـ الـفـتـيـةـ الـقـتـالـ : كـانـ تـعـرـفـ اـنـهـ مـوـضـعـ الـأـطـمـاعـ الـأـمـيرـكـيـةـ ؛ ثـمـ اـنـ اـخـوـتـهاـ الـثـوـرـيـةـ وـمـصـالـحـهـ الـدـائـمـةـ وـسـيـاسـتـهاـ الـدـولـيـةـ كـانـتـ تـتـطـلـبـ تـدـخـلـهـ . لـكـنـ مـعـلـوـمـاتـنـاـ ، فـيـ عـامـ ١٩٥٠ـ ؛ لـمـ تـكـنـ تـسـمـحـ لـنـاـ بـتـوزـيـعـ الـادـوـارـ : فـأـمـنـ مـيـرـلـوـ بـذـنـبـ سـتـالـيـنـ لـأـنـهـ لـمـ يـكـنـ أـمـامـهـ بـدـمـ اـنـ يـؤـمـنـ بـهـ . وـلـمـ أـؤـمـنـ اـنـ بـشـيـءـ الـبـتـةـ ، وـسـبـحـتـ فـيـ الـلـاـيـقـيـنـ . وـذـلـكـ كـانـ حـظـيـ . وـلـمـ يـخـطـرـلـيـ حـتـىـ اـنـ اـفـكـرـ بـأـنـ الـقـرـنـ قـدـ أـظـلـمـ ، وـلـاـ بـأـنـاـ نـعـيـشـ فـيـ عـامـ الـأـلـفـ<sup>١</sup>ـ ، وـلـاـ بـأـنـ الـسـتـارـ اـرـتـقـعـ عـنـ رـؤـيـاـ يـوـحـنـاـ : كـنـتـ أـرـنـوـ مـنـ بـعـدـ الـبـقـعـةـ الـحـرـيقـ تـلـكـ وـلـمـ أـكـنـ أـرـىـ فـيـهـ غـيـرـ النـارـ<sup>٢</sup>ـ .

وـفـيـ بـارـيـسـ التـقـيـتـ بـيـرـلـوـ مـنـ جـدـيـدـ . كـانـ اـكـثـرـ بـرـوـدـاـ وـاـشـدـ تـجـهـيـماـ . وـاعـلـمـتـيـ زـوـجـتـهـ بـأـنـ بـعـضـ أـصـدـقـائـنـاـ يـأـمـلـونـ أـمـلـاـ عـارـمـاـ فـيـ اـنـ اـطـلـقـ النـارـ عـلـىـ رـأـسـيـ يـوـمـ يـجـتـازـ التـوـقـاـزـ حـدـودـنـاـ . وـلـاـ حـاجـةـ إـلـىـ القـوـلـ بـأـنـهـ كـانـوـاـ يـطـالـبـوـنـ اـيـضاـ بـرـأـسـ مـيـرـلـوـ . وـلـمـ يـكـنـ الـاـنـتـحـارـ يـغـرـيـنـيـ ، فـضـحـكـتـ . وـرـاقـبـيـ مـيـرـلـوـ – بـوـنـيـ مـنـ غـيـرـ أـنـ يـضـحـكـ ، تـخـيلـ الـحـرـبـ وـالـمـنـفـيـ ، باـسـتـخـفـافـ ، بـتـلـكـ السـيـاءـ

١ - فـيـ عـامـ الـأـلـفـ مـنـ التـارـيـخـ شـاعـتـ فـيـ اـورـوـبـاـ فـيـ اـنـ ذـلـكـ عـامـ سـيـشـهـدـ نـهـاـيـهـ الـعـالـمـ . «ـمـ.ـمـ»

٢ - يـلـعـبـ سـارـتـرـ هـنـاـ عـلـىـ الـكـلـامـ : فـيـ فـرـنـسـيـةـ يـقـالـ «ـلـمـ يـرـ غـيـرـ النـارـ»ـ ايـ بـهـ وـلـمـ يـفـهـمـ شـيـئـاـ . «ـمـ.ـمـ»ـ .

المشيشنة التي رأيته يتخذها في كل مرة يتوجه فيها الحديث الى ان يصبح جدياً : انه سيكون عامل مصدع في نيويورك . وكانت هذه مزحة مزعجة ، لأنها لم تكن سوى صيغة أخرى للاتخاذ . وإذا ما نشب القتال ، فلا يكفي ان يكف عن الكتابة بل لا بد أيضاً ان يتمتنع عن التدريس . وبعد ان يسجن في قفص ، لن يفعل شيئاً سوى ان يلعب بالأزرار وسيميت جسده بواسطة الصمت . ان مثل هذه الجدية نادرة ، وتدل على انها كانت جديته ، جديتنا ، جديتي ايضاً . ولقد كنا متفقين مع الناس الذين تمنوا موتنا حول نقطة واحدة : في السياسة لا مفر من دفع الثمن . لم نكن رجال عمل ، لكن الافكار المغلوطة لا تقل اجراماً عن الأفعال الخاطئة . كيف كان يحكم على نفسه ؟ لم يقل لي ذلك لكنه بدا لي قلقاً ، مقلقاً . قال لي انه اذا ما حدث له ان أصدر حكماً على نفسه فإن احتداده الباطن سيدفع به الى ان ينتقل الى التنفيذ سريعاً . وكتيراً ما تساءلت ، فيما بعد : كيف أمكن لفصبه البارد ضد الاتحاد السوفيaticي ان يتحول الى شرامة ضد ذاته . ذلك انتا اذا كنا قد سقطنا في البربرية حقاً ، فتحن لا نستطيع ان نقول كلمة واحدة ولا حتى ان نلزم الصمت من غير ان تتصرف كبراً براً . فلماذا يلوم نفسه على كتابته مقالات صادقة ومتروية ؟ لقد سرق منه عبث العالم فكره ، هذا كل شيء . ولقد رد على هذا في « اشارات » من خلال تفسير نيزان ينطبق عليه هو ايضاً : « انتا تفهم الاعتراضات التي يوجها سارتر اليوم الى نيزان ١٩٣٩ ، وتفهم ما السبب في انها لا تطاله . فهو يقول ان نيزان كان غاضباً . لكن هذا الغضب ، فهو مجرد مسألة مزاج ؟ الحق انه نمط في المعرفة لا تثري عليه حين تكون المسألة مسألة معرفة ما هو جوهري . ان الاشياء المقالة والمفعولة لها وزنها بالنسبة الى من جعل نفسه شيئاً وعمل في الحرب يوماً بعد يوم ، لأنه هو الذي قالها وفعلها ايضاً . وما كان نيزان ليستطيع ان يفهم انعطاف ١٩٣٩ على حقيقته ، الا اذا كانت دمية ، والا اذا تحطّم ... انتي لاذكر انتي كتبت في تشرين الاول ١٩٣٩ رسائل تنبؤية وزعت الاذار ، على نحو ميكافيلي ، بين الاتحاد السوفيaticي

وبيننا . لكنني لم أكن قد أمضيت سنوات وأنا أدعو إلى التحالف مع السوفيت . لقد كنت ، مثل سارتر ، بلا حزب : وهذا موقع جيد للحكم منه بهدوء بال على الحزب الذي هو أصلب الأحزاب وأقسامها . ان ميرلو — بونتي لم يكن قط شيوعياً ، بل لم تراوه الرغبة قط في ان يكون شيوعياً . انه لم يفكك قط بـ « العمل داخل الحزب » ، لكنه كان يعيش حياة هذا الحزب اليومية من خلال اصدقاء اختارهم بنفسه . وما كان يلوم نفسه على « الاشياء المقالة والمفعولة » ، اغا على التعليقات التي كتبها عنها ، وعلى قراره بـ لا يحازف أبداً بنقد قبل ان يكون قد حاول ان يفهم وان يبرر . بيد انه كان على حق ، اذ ان المرء لا يتوصل الى المعرفة الا اعطي . لكن النتيجة هي انه تالم لانه اعطى من اجل لا شيء . كان قد قال : « الانسان التاريخي لا يملك سوى طريقة واحدة في الانفعال بالبربرية ، وهي ان يفعلها » . وأولئك الذين دافع عنهم بعلم كبير ، وقع ضحيتهم لانه تواطأ معهم . وباختصار هجر السياسة في اللحظة التي اقتنع فيها بأنه تاه فيها وضل طريقه . هجرها وكرامتها محفوظة لكن كمنصب : كان قد جرؤ على ان يعيش ، فحبس نفسه بين جدران اربعة . يقيناً انه سيعود الى معالجة هذا الموضوع كله ، وسينتهي الى استنتاجات اخرى . لكن سيكون ذلك عام ١٩٥٥ : وبذلك يكون صدره قد ظل يرث خمسة أعوام تحت صخرة الهم هذه .

ولم يتوانَ بعض الناس عن تفسير انقلابه بطبقته : فهو بورجوازي صغير ليبرالي ، ولقد سار الى ابعد ما امكنته السير ثم توقف . ما ابسط الامر ! وأولئك الذين قالوا هذا انا كانوا بورجوازيين صغاراً ترعرعوا في الليبرالية ، واختاروا مع ذلك المانوية التي رفضها . الواقع ان الخطط اقطع نتيجة غلطة التاريخ : فالتاريخ يبلي البشر الذين يستخدمهم ويقتلهم تحته كما لو انهم جياد . انه يختار مثلين ، ويحوّلهم حتى نخاع العظم عن طريق الدور الذي يفرضه عليهم ، ثم عند ابسط تغير يصرفهم بـ مثلين آخرين جديدين كل الجدة يرمي بهم في المعركة من غير أن يكون قد اعدم . ولقد بدأ ميرلو العمل في

الجو الذي خلقته المقاومة : وحين ماتت ، اعتقاد بأن هذا الاتجاه سيفي على قيد الحياة بأعلى درجات الكمال في ما لست أدرى أي مذهب انساني قد ادمر يكن للطبقات ، بصراعها بالذات ، ان تشيده سوية . و « انتهج سياسة الحزب الشيوعي » لكنه رفض ان يدين تراث البورجوازية الثقافية كتلة واحدة . وبفضل هذا الجهد للامساك بالسلسلة من طرقها ، لم يتوقف قط في فرنسا جريات الافكار و تداولها توقفاً نهائياً : يقيناً ، لقد عولم العقل بنوع من البعض في فرنسا كما في كل مكان ، لكننا لم نعرف قبل عام ١٩٥٨ مكارثية فكرية . ومن جهة أخرى أدان مفكرو الحزب الشيوعي الديوبونت أفكاره ، لكن أخيارهم عرروا دوماً انه لا بد من تبنيها وأن من واجب الانظر وبولوجيا الماركسيه أن تتمثلها . ولو لا ميرلو ، هل ثمة منا من يعتقد بأن « تران دوك تاو » كان سيكتب اطروحته وسيحاول ان يتحقق هو سريل باركس ؟ ان في الكثير من الاديان القديمة شخصيات مقدسة تمارس وظيفة « المخزن » : عن طريقها يتم ربط كل شيء وعده . ولقد لعب ميرلو سياسياً دور تلك الشخصيات . فقد رفض ان يقطع اوصال الاتجاه طالما انه ولد منه ، وكانت وظيفته ان ينن أو اصره . والتباس ماركسيته الايداعية التي كان يقول عنها انها لا تكفي وانه ليس لدينا غيرها في الوقت نفسه ، كان له اثره على ما اعتقد في تشجيع لقاءات ومناقشات لن تتوقف أبداً . وبذلك يكون قد صنع ، من جهة ، تاريخ حقبة ما بعد الحرب يقدر ما كان يمكن لثقف ان يصنعه . لكن التاريخ بالمقابل صنعه ، اذ تركه يصنعه . لقد راح ميرلو ، الذي رفض ان يصادق على القطيعة ، والذى كان يتشبث بكلتا يديه بقارب تبعاً ، راح يستعيد اخيراً ، بلا وهم ، فكرته القديمة عن الكاثوليكية : من لا جانبي المتراس لا وجود لغير البشر ، اذن فالابتكار الانساني يولد في كل مكان : ومن الخطأ الحكم عليه تبعاً لأصله انا ينبغي الحكم عليه حسب مضمونه . ويكتفي أن ينفك المخزن نفسه في الامساك بكل حدِي التناقض ، وفي تأجيل الانفجار ما استطاع الى ذلك سبيلاً : ان الابداعات التي هي من بنات الصدفة والعقل ، ستشهد على ان ملکوت الانسان

ممكن . وانا لا أقرر هنا ان كانت هذه الفكرة متخلفة او متقدمة في تشرين الأول ١٩٥٠ . والشيء الوحيد الاكيد هو انها لم تأت في اوانها . كانت الكرة الارضية تتتصدع . ولم تكن هناك فكرة واحدة لا تعبّر عن موقف مسبق ولا ت يريد أن تكون سلاحا ، كما لم تتعقد رابطة واحدة من غير أن تقطع روابط أخرى . ولكن يخدم المرء أصدقاءه كان لا بد من ان يسفع دم الاعداء . لكن فلنكن على بينة من امرنا : فقد أدان المانوية والعنف آخرون غير المخزن . لكنهم فعلوا ذلك على وجه التحديد لأنهم كانوا مانويين وعنفيين : وبكلمة واحدة ، لخدمة البورجوازية . وكان ميرلو - بونتي الوحيد الذي لم يختلف بالشناق ، والوحيد الذي لم يتحمل - باسم دعوتنا « الكاثوليكية » - ان يصبح المحب من جديد في كل مكان الوجه الآخر للحقد . لقد اعطانا آية التاريخ ، ثم انتزعه منا قبل موته بعدة طویلة .

في « الأزمنة الحديثة » كنا قد طلقنا السياسة . وعلى أن أعترف بأن قراءنا لم يتبيّنوا ذلك للحال : كنا نتأخر كثيراً في بعض الأحيان فنتكلم عن أشياء نسيها الجميع . لكن مع مر الزمن غضب الناس : كانوا يطالبون ، لتحريرهم وعدم يقينهم ، بتوضيحات ، وكان أول واجباتنا أن نقدمها لهم أو نقر بأننا ضائعون مثلهم . وتلقينا رسائل ساخطة ، ولم يتوان النقاد عن التدخل بدورهم ، لقد وقع نظري مؤخراً في عدد قديم من « الابسرفاتور » على زاوية من زوايا « مجلة الجلات » تهاجنا بشدة . ولقد اطلع كلانا ، وعن طريق بعضنا البعض ، على تلك التوبيخات ، لكننا لم نتبس ببنت شفة بتصديها : ولو فعلنا ذلك لكننا تابعنا النقاش . كنت مفتاظاً بعض الشيء : هل كان ميرلو يدرك انه يفرض علينا صحته ؟ ثم اني كنت أجري المحاكمة العقلية التالية : ان المجلة تختص ، ولقد حدد اتجاهها السياسي ، وسرت وراءه . وإذا كان صحتنا هو النتيجة الاخيرة لهذا الاتجاه ، فعلى أن أتبعه هنا أيضاً . وكان يصعب علي أكثر أيضاً احتمال تجاهه الباسم : كان يبدو عليه انه يلومنا على اتنا رافقناه الى هذا المركب وعلى اتنا جعلناه يركبه أحياناً . والحقيقة انه كان يشعر بأن خلافاتنا تتفاهم ويتأمل لذلك .

وخرجنا من المأزق من غير ان نقرر شيئاً ، من غير ان نتكلم . وارسل الينا دزلي وستون مقالات جيدة ، مستندة الى معلومات صحيحة تسلط على الحرب نوراً جديداً من خلال المتابعة اليومية . ووجدت في هذه المقالات توكيداً لآرائي ، ولم يجد فيها ميرلو تكذيباً لآرائي : فهي لم تكن تتعرض الى اصول النزاع . لم يكن يحبها تقريراً ، لكنه كان أكثر استقامة من ان يرفض المقالات ولم أجرؤ ان انا على الالاح لنشرها . ولا ازعم اننا نشرناها : انا هي انتشرت من نفسها ، ووجدناها في المجلة . وتبعتها مقالات اخرى وشقت بنفسها طريقها الى المطبعة . وكانت بداية تحول مياغت مدهش : ان « الأزمة الحديثة » تعاند ، بعد ان فقدت مديرها السياسي ، في طاعته على الرغم منه . وهذا يعني انها شرعت من تلقاء نفسها في ترسیخ جذورها . كان لنا معاونون مضى على عملهم معنا وقت طويل ، وكان معظمهم لا يلتقي بنا في غالب الاحيان : فغيروا موقفهم ليبقوا على أقرب ما يمكن من الحزب الشيوعي ، معتقدين انهم يتبعوننا في حين انهم كانوا ي恨وننا في الواقع . ودخل المجلة شبان بناء على الشهرة التي منحها اليها ميرلو ، وكانتا يرون انها المجلة الوحيدة التي ما تزال تحتفظ ، في ذلك العصر الحديدي ، بقدرتها على الاختيار ويصحو الفكر في آن واحد . ولم يكن أي من أولئك القادمين الجدد شيوعياً ، ولم يكن أي منهم يريد الابتعاد عن الحزب . وهكذا أعادوا الى « الأزمة الحديثة » ، في ظروف اخرى أقسى وأعنف ، الموضع الذي اعطاهما اياه ميرلو عام ١٩٤٥ . لكن هذا كان يعني قلب كل شيء رأساً على عقب : فقد كان لا بد في عام ١٩٥١ ، حتى تحافظ على مسافتنا تجاه الشيوعيين ، ان نقطع صلتنا بسائل ما كان لا يزال يسمى باليسار . والترم ميرلو الصمت ، بل أكثر من ذلك كم فاه بشيء من السادية ، وأكثره نفسه ، بدافع ضيده المهني وحرصه على الصداقة ، على ترك تلك التظاهرة من المقالات المفرضة التي كانت تتوجه الى القراء من فوق رأسه ، والتي كانت تعرض فوجاً بعد فوج ، من خلال أي شيء كان ولو كان تقدماً سينائياً ، رأياً مبهاً ، مشوشماً ، لا شخصياً ، لم يعد رأيه ولما يصبح بعد رأيي تماماً ، اقول اكره

نفسه على ترك هذه التظاهرات من المقالات تمر . وهكذا رحنا نكتشف كلانا ان المجلة قد اكتسبت خلال تلك الأعوام الستة نوعاً من الاستقلال وأنها أمست توجهنا بقدر ما نوجها . وباختصار ، واثناء خلو سدة العرش من الملك ، بين ١٩٥٠ و ١٩٥٢ ، التقطت سفينة بلا ربان من تلقاء نفسها ضباطاً جنبوها التهلكة . وفي تلك الفترة ، حين كان ميرلو يتأمل سكة السردين الصغيرة هذه وهي تغوص في إثر حوت ضخم ، واد كان ما يزال يقول في نفسه : « إنها من عملي ! » ، فإنه يكون قد تجرع ولا شك جرعات لا يأس بها من العقم . لقد تعلق بالتأكيد بالمجلة ، تلك الحياة الوليدة منه والتي كان يدها بأسباب الوجود يوماً بعد يوم . وأظنه وجد نفسه على حيان بعثة كذلك الأب الذي كان ما يزال يعامل ابنه بالأمس كطفل فإذا به يكتشف مراهقاً عنيداً ، معادياً تقريباً ، « واقعاً تحت تأثير الاشرار ». اني اقول في نفسي أحياناً ان خطأنا المشترك هو اتنا التزمنا الصمت . حتى في تلك الفترة ، واننا كنا محظوظين ، شاغرين بعد ... لكن لا : فاللعبة كانت قد قتلت .

وذلك العالم عصاب الحرب وشعرت بضميري مثلاً . كان الناس يتساءلون في كل مكان ، في الغرب ، بصوت رخو لكن بين جنونة ، عما سيفعله الروس بأوروبا بعد أن ينجزوا احتلالها كلياً . كان العسكريون المتقاعدون يقولون : « ذلك ان الروس لن يتخللوا عن فعل ذلك » . وكان هؤلاء أنفسهم يتحدثون بإعجاب عن « القاعدة البريتونية » ، رأس الجسر ذاك الذي ستقيمه الولايات المتحدة الاميركية في « الفينستير » <sup>١</sup> لتسهيل عمليات الارتفاع القادمة . حسناً ، اذا ما دار القتال فوق أرضنا ، فليس من مشكلة : علينا السلام جميعاً . لكن كان عرافون آخرون يرون ان الولايات المتحدة ستبحث في قارات أخرى عن ميادين القتال الحقيقة وانها ستسلمنا للاتحاد السوفيتي لتخفف الحمل عن كاهلها . فما العمل في مثل هذه الحال؟ لقد تولت الجواب عن دراوات بورجوaziات قفيات :

---

١ - احدى محافظات مقاطعة بريتونيا في فرنسا . « م . ه » .

ففي باريس ، في احدى ثانويات الاناث ، أقسم صف بكامله على الجوع الى الانتحار الجماعي . كانت بطولة هؤلاء الأطفال المساكين السوداء بلية الدلالة عن رعب الأهالي . وسمعت أصدقاء عزيزين على للغاية ، مقاومين سابقين ، يصرحون ببرود أعصاب انهم سيلجأون الى حرب الانصار . و كنت أقول لهم : « انكم لتجازفون هذه المرة باطلاق النار على فرنسيين » . و كنت أرى في عيونهم ان هذا لا يحرجهم ، أو ان المستيريا قد دفعت بهم الى التثبت الاعمى بهذا القرار اللاواقعي . و اختار غيرهم الواقعية : انهم سيركون الطائرة باتجاه العالم الجديد . و الحق اني كنت أقل جنونا بقليل من غيري في تلك الأعوام : فأنا لا أؤمن برؤيا يوحنا لا لسب ، من الجائز ، غير كسل الخيال . بيد اني رحت اغرق في الغم . وفي المترو صاح رجل : « ألا فليات الروم بسرعة ! ». نظرت اليه : كان يحمل حياته على وجهه ، ولعلني سأفعل مثله لو كنت محلا . وقلت في نفسي : « وماذا لو نشب تلك الحرب ؟ ». و كان الناس يرددون على مسامعي : « ينتهي أن ترحل . اذا بقيت ، فسوف تتكلم من الاذاعة السوفياتية ، أو سوف تذهب لتطبيق فاك إلى الأبد في احد المسكرات ». ولم تكن هذه التنبؤات ترعبني لأنني لم أكن أؤمن بالغزو . بيد انها كانت تسحرني : كانت في نظري ألعاباً فكرية تكشف لكل فرد ، بدقها بالأمور إلى نهاياتها القصوى ، عن ضرورة الاختيار وعن تائج اختياره . كانوا يقولون لي : البقاء يعني التعاون او الموت . والرحيل ؟ ان الحياة في بيونس آيرس مع فرنسيين أغنياء وترك مواطن الفقراء لمصیرهم لتعاون ايضاً : مع الطبقة العدة . قد يقال : انها طبتك ؟ بلى ، لكن ماذا بعد ؟ هل هذا برهان على انها ليست عدو البشر ؟ إذا كان لا بد من الخيانة ، كما قال نيزان في « كلاب الحراسة » ، فلتكن خيانة للعدو الاصغر من أجل العدو الأكبر . وفي بحران هذه الاوهام الكثيبة شعرت بأنه قد سدت على المنافذ جميعاً . كان الجميع قد اختاروا . وحاولت بدوري لفترة من الزمن ان أتشبث بالخيال : فكنت واحداً من القلائل الذين أيدوا ترشيح ريفيه . لكن الحزب الشيوعي حجب عنه الثقة : فانسحق .

وجاء شيوعيون لرؤيتى بقصد قضية هنرى مارتن . كانوا يحاولون ان يجمعوا مثقفين من مختلف الاشكال ، سواء أكانوا لامعين أم داعرين ، ليثيروا القضية امام الرأي العام . وما إن دسست أولى في هذه القصة ، حتى بدت لي سخيفة الى حد ضممت معه اسمى بلا تحفظ الى المحتجين . وقررت انت نكتب كتاباً عن القضية وسافرت الى ايطاليا . كان ذلك في الربيع . وطالعت في الصحف الايطالية نبأ اعتقال دوكلو<sup>١</sup> وسرقة دفاتره ، ومهزلة الحمام الراجل . وتقززت من هذه الصبيانيات السمية : هناك ولا شك صبيانيات اكثر دناءة وسفالة منها ، لكنها لا تدانيها حتماً عمق دلالة . وانقطعت آخر الروابط ، وتبدل رؤيتي : ما عدو الشيوعية الا كلب ، هذا موقفى لا أحيى ولن أحيى عنه . قد أبدو ماذجاً ، لكنى بالنسبة رأيت سذجاً آخرين من غير ان اتفعل . بيد انى ، بعد عشرة أعوام من الاجترار ، كنت بلغت نقطة القطيعة ولم أكن بحاجة الا الى دفعة بسيطة . وكان ذلك ، في لغة الكنيسة ، اهتمام . وكانت ميرلو قد اهتدى هو الآخر : عام ١٩٥٠ . كنا كلانا مشروطين ، لكن بالتجاه متواكس . فتقرازتنا ، المترآكة ببطء ، قد جعلتنا نكتشف في لحظة لا غير ، هو فظاعة السтаلينية ، وانا فظاعة طبقي . وأضمرت للبورجوازية ، باسم المبادىء التي لقتني ايها ، باسم مذهبها الانساني « وإنسانياتها » ، باسم الحرية والمساوة والاخاء ، اضمرت لها حقداً لن يفني الامعي . وحين رجعت الى باريس ، على عجل ، كان على ان اكتب او اختنق . وكتبت ، ليلاً ونهاراً ،

القسم الأول من « الشيوعيون والسلم » .

لم يكن ميرلو مشتبهاً في تسامحه تجاه رعاع نظام محضر : فبدأ عليه انه فوجيء بمحاسبي ، لكنه شجعني بحرارة على نشر تلك الدراسة التي كان مفروضاً في البداية ألا تتجاوز أبعادها أبعد مقالة . وحين قرأها ، كفته نظرة خاطفة ، فقد كنت أقول فيها : « الاتحاد السوفياتي يريد السلام » ، وهو بحاجة

---

١ - من مفكري الحزب الشيوعي الفرنسي . « م.م » .

إليه ، والأخطار الوحيدة تأتي من الغرب » . ولم اتعرض فيها بكلمة واحدة إلى حرب كوريا ، لكن كان ظاهراً ، بالرغم من هذا الاحتياط ، انتي تعمدت ان اكذب فيها مديرنا السياسي ، وان اعارض وجهات نظره بوجهات نظرى نقطة نقطة . الواقع انتي كتبتها بسرعة ، بمحنة ، بعجلة ، بلا بحث ، بلا مراجعة : فالأحداث الناضجة المدرورة حين تتفجر ، يسطع منها فرح كفرح العاصفة ، ويختفي ليل حائل في كل مكان لا يطاله البرق . ولم اهتم لحظة واحدة بداراته . أمها هو فقد فضل ، من قبيل الصدقة ، ان يتلهى بتنزق ، ولم يغضب ، بيد انه نوّه لي ، بعد مدة من الزمن ، بأن بعض قرائنا لا يتبعونى : انهم يشاطرونني رأىي ، هذا بدعي ، في طرق حكومتنا ، لكنني اجمال الشيوعيين أكثر مما ينبغي في نظرهم . وسألته : « ما جوابك عليهم ؟ » . وصدق انه كان قد طبع في أسفل هذه الدراسة الأولى كلهـة « يتبع » . فقال لي : « جوابي : البقية في العدد القادم » . وبالفعل كان اليسار غير الشيوعي حوالي عام ١٩٤٨ قد وضع خطة للانشاء أصبحت كلاسيكية : ١- الاطروحة : إظهار دناءة الحكومة والخطائـها تجاه الطبقات الكادحة ، واعطاء الحق للحزب الشيوعي ٢- التقىض : تسليط الضوء على عدم اهلية « المكتب السياسي » وعلى اخطائه ، فقد أصر هو أيضاً بصالح الجاهـير . ٣- النـتيجة : صرف النظر عن الطرفين ، والتنـيه بطريق معتـدل ، مع الاستشهاد دومـاً بالبلدان السـكـنـدـافية . ولم أكن قد عرضت سـوى الـاطـروـحة في نـظرـيـلوـ . وـكانـ ماـ يـزالـ يـأملـ دـونـماـ قـوـمـ كـبـيرـ بـأنـ التـقـىـضـ سـيـتـبعـ .

ولم يأتـ . ولا البـقـيةـ في العـدـدـ التـالـيـ . وـالـحـقـيقـةـ انـ انـفـاسـيـ اـنـهـرـتـ ، وـتـبـيـنـتـ اـنـيـ لاـ اـعـرـفـ شـيـئـاـ . إـذـ لاـ يـكـفـيـ أـنـ يـنـهـاـ الـرـءـوـ بالـسـبـابـ عـلـىـ مـسـدـيرـ بـوـلـيـسـ حـتـىـ تـقـوـفـ لـدـيـهـ مـعـلـومـاتـ وـاضـحةـ عـنـ الـعـصـرـ . كـنـتـ قـدـ قـرـأـتـ كـلـ شـيـءـ وـكـانـ كـلـ شـيـءـ يـنـطـلـقـ أـنـ يـقـرـأـ مـنـ جـدـيـدـ . كـانـ كـلـ مـتـاعـيـ خـيـطـ آـرـيـانـ ١ـ

١- تقول الـاطـروـحةـ انـ آـرـيـانـ ، اـبـنـ مـيـنـوسـ ، أـعـطـتـ تـشـيـسـ الـحـيـطـ الـذـيـ مـاعـدـهـ طـلـقـ الـخـروـجـ مـنـ الـتـافـهـ . « ٥٠٥ » .

لكته كان كافياً : وما هذا الخيط إلا تجربة الصراع الطبقي الصعبة التي لا ينضب لها معين . واعدت القراءة . كان في دماغي بعض عظام ، فجعلتها تطفو ، ليس من دون مشقة . والتقيت « بفارغ » ، وانتسبت إلى « حركة السلم » وذهبت إلى فينا . وذات يوم حلت إلى المطبعة مقالاً الثاني الذي لم يكن يعود ان يكون في الحقيقة أكثر من خطوط أولية . ولقد استبعدت فيه نهائياً مخطط الأشاء الأصلي « القوة الثالثة » : فلم اكتف بـ « اهاجم الشيوعيين » ، بل اعلنت ايضاً اني رفيق طريقهم . وفي النهاية كتبت ، مرة أخرى ، « يتبع » ، لكن لم يكن قد بقي مجال الشك . ولم يطلع ميلو إلا على المسودات الثانية . وما زاد في وزري اني لم اطلعها عليها بنفسى : فقد قرأها لحظة إخراج العدد . لماذا لم اطلعها على مخطوطى مع انه لم يتوان قط عن اطلاعى على مخطوطاته ؟ هل حلت نفسى على محل الجد حقاً ؟ لا أعتقد ايضاً اني اردت ان اهرب من تأنيبه واعتراضاته . بل اني اتهم بالاحرى ذلك العنف الطائش الذي يريد ان يضى نحو المدف رأساً ولا يبالي بالخاذ احتياطاته . لقد توصلت الى الاعيان ، الى المعرفة ، وتبددت اوهامي : وبالتالي لن اسأوم على شيء : وطالما انه لابد من الصياغ حتى يسمع صوتي في مجلتنا شبه التسارية ، فإني سأصبح ، وسأقف الى جانب الشيوعيين ، وسأعلن ذلك . اني لا اقدم هنا الأسباب الموضوعية لوقفي : فهي غير مهمة هنا . بل سأقول فقط انها وحدها التي كانت مهمة ، وانني كنت اعتبرها عاجلة ملحمة ، وانني ما أزال اعتبرها كذلك . اما اسبابي العاطفية ، فارى انه كان هناك سبباً : كنت مدفوعاً من قبل الجهاز الجديد ، وكان هذا الجهاز ينتظر ان تخطو الخطوة ، وكانت استطيع الاعتماد على تأييده . ثم انتي ادرك الآن انتي كنت حاقداً بعض الشيء على ميلو لأنه فرض على ، في عام ١٩٥٠ ، صته . كانت الجملة تعود منذ عامين على غير هدى ، ولم اكن اتحمل ذلك . فليكن كل قاريء قاضياً : لا عذر لي ، ولا اريد عذراً . ان ما يمكن ان يكون ذا فائدة في هذه المغامرة - التي عشناها كلانا بشقة - هو انه اتظرر الأسباب التي يمكن عن

طريقها للخلاف ان يظهر في قلب أخلص الصداقات واوثق الاتفاقيات . ظروف جديدة ومؤسسة بالية : ان تزاعنا ليس له من اسباب اخرى . ولقد كانت المؤسسة عقدنا الصامت : ان هذا الاتفاق ، الساري المفعول حين كان ميرلو يتكلم وألزم الصمت انا ، لم تحددقط بوضوح صلاحيات كل منا . وهكذا تملأ كل منا المجلة ، من غير ان يتقوه عن ذلك بحرف واحد ولا حتى بينه وبين نفسه . كانت هناك ، من جهة ، كما في « دائرة الطباشير القوقازية » ، ابوبة رسمية واسمية ، ابوبتي – لم تكن تعود ان تكون اكثرا من ذلك في كل ما يمس السياسة – ومن الجهة الثانية ابوبة بالتبني ، خمس سنوات من رعاية غيور . ولقد انكشف كل شيء فجأة من خلال الاغتياب . وعلمنا ان كلانا ، بصمته كا بكلامه ، كان يورط الآخر . كان من الواجب ألا يكون للمجلة سوى فكر واحد ، وهذا ما كان متوفراً طالما انتي لم اكن اتولى التفكير بنفسي . لكن في اللحظة التي وجد فيها رأسان تحت قبة واحدة ، انتظر السؤال : كيف السبيل الى اختيار الرأس الصالح ؟ ولو نظرنا الى الأمر من الخارج ، لقلنا ان مجرى الأشياء هو الذي قرر : هذا صحيح ، لكن مثل هذا التفسير سهل بعض الشيء . فصحيح بصورة مجملة ، ان الامبراطوريات تنهار وان الاحزاب تموت حين لا تسير باتجاه التاريخ . إلا انه ينبغي ان نعترف بأن هذه الفكرة ، التي ربها كانت اصعب الأفكار ، قد عالجها معظم المؤلفين بشيء من الاستخفاف . لكن ما يمكن ان ينطبق ، ليس من غير تحفظ ، على القوى الاجتماعية الكبرى ، كيف يمكن الاستفادة منه لتفسير نمو وحياة وموت العضويات الصغيرة كـ « الأزمنة الحديثة » ؟ ان حركة المجموع لا تسير من غير ان تنزل الكوارث بالتفاصيل ، ثم انه كان لا بد منها يكن الأمر ، من ان نعيش المغامرة بأنفسنا ، وان تحمل

١ - مسرحية لبرتوليت بريشت . « م . م » .

٢ - لا اقول ان الموقف كان ينعكس في الحالات الاخرى، بل اقول اتنا كنا نعمل فيها سوية .

كان في وسع ميرلو ان يبت الأواصر للحال ، وان يفتعل مشاجرة ، وان يكتب ضدى . لكنه امتنع عن هذا كله ، بطلاقه . ولبثنا مدة من الزمن زوجاً غريباً : صديقين متحابين دوماً ، كل منها يعاند في معارضته للآخر ، ولا يملك كلاماً غير صوت واحد . وما يزيد اعجابي باعتداله ان بعض العاملين معنا ، يومذاك ، تركونا محدثين ضجيجاً كثيراً : فقد تركنا واحد من أقدم معاونينا بسرعة مبالغة لينضم الى « الجلة الفرنسية الجديدة » الجديدة حيث بدأ يجري محاكمة « المتربيين - الستاليين » ويحضر الأكاليل للوسيان روبياتيه . وإنني لأتساءل ماذا يقي من هذا الشخص : لعله لم يتبق منه سوى غبار سُم ، في أحد الأقاليم ، واعٍ لنفسه أكثر مما ينبغي ، ولا شيء آخر .

الحكم الصادر علينا ، وان نتفقه ، وكما قال فيما بعد ، ان نؤسسه . وان ن فعل ذلك من خلال أخطائنا المتباينة وبإرادة طيبة باطلة لدى كل منا .

ولقد تلهيت ، خلال الأعوام التالية ، بمشاهدة تفاصيل عددة من النوع نفسه . ولسد هذه الفراغات ، وللحصول على مقالات ، رحت أجمع معاونينا في بيتي ، مرة كل أسبوعين يوم الأحد . وكان ميرلو - بونتي يشابر على الجعيه ، آخر من يأتي وأول من يذهب ، ويتكلم بصوت خافت عن كل شيء مع الجميع ما خلا المجلة . بيد انه كان له حلقاؤه : كلود لوفور الذي لم يكن يوافق على موقفه ، ولو فيفر - بونتالي الذي لم يكن يهتم بالسياسة ، وكوليت أو دري التي كانت تتغوفف من شططه ، وإرفال . وما كان ميرلو ليجد مشقة ، لو أراد ، في ترؤس معارضة قوية : إلا انه رفض ذلك من قبيل المبدأ - فالجدة ليست مجلساً نيابياً - ومن قبيل الصدقة . وكان يمتنع عن ممارسة التأثير على الجماعة مع ملاحظته دونها سرور ان الجماعة تؤثر على . الواقع ان الغالبية كانت تتوجه ، تحت انتظاره ، نحو تلك الرفاقية النقدية التي لم يغض زمان طويل على تركه لها، بل انها كانت تفكك ، امام احتداد الحملة المعادية للشيوعية ، بأن تصم آذانها دون الانتقادات لتلح على الرفاقية وحدها . وأظن على الأخص ان ميرلو كان يجد تلك الاجتماعات باطلة ومردودها صفرأ . ولقد أصبحت كذلك مع مر الزمن ،

وكان لصحته أثره في هذه الصبرورة. لكن ماذا كان يوسعه أن يقول؟ ولم أقصر قط في طلب آرائه، وكان يضن بها. ولકأنه كان يريد بوقفه هذا أن يفهمني أنه لا حق لي في أن أطلب رأيه بقصد التفاصيل في الوقت الذي لم أتناول فيه لأطلب رأيه فيما هو جوهرى. ولقد كان يتصور على الأرجح أنني أطمئن ضميري بشمن بخس ولم يكن يريد أن يساعدني على ذلك. والواقع أن ضميري كان مطمئناً، وكانت أخني باللائمة على ميرلو لضنه علينا بعوته. ولا شك في أن القراء سيجدون أن في هذا اللوم شططاً، لأنه كان يعني، بعد كل شيء، مطالبتي بالتعاون في مشروع لم يكن يخفي استهجانه له: أنني أقر بذلك لكنه كان قد بقي، بعد كل شيء، منا، ثم أنه ما كان يستطيع بين قينة وأخرى أن يتمنع عن القيام بمبادرة موقفة في غالب الأحيان. وإذا كان قد ترك، منذ عام ١٩٥٠، منصبه كمدير سياسي، إلا أنه بقي على كل الأحوال، رئيس التحرير. وفي مثل هذه المواقف المتباينة – التي يرجى، الناس عادة البت فيها خوف القطيعة – يقول كل شيء إلى غير المقال المرجو، منها فعل هذا الطرف أو ذاك.

لكن سوء التفاهم كان يرجع إلى دوافع أخطر ومن طبيعة أخرى. فقد كنت أظن أنني أحافظ على وفائي لفكرة عام ١٩٤٥ وانه يتخل عنـه. وكانت يظن انه باقٍ على وفائه لذاته وانـي اخونـه. وكانت ازعم انـي اتابع عملـه، وكان يتهمنـي بأنـي أدمـره. ولم يكن هذا النـزع آتـياً منـا بلـ منـ العالم وـكـنا على حقـ كلـنا. لقد ولـدـ فـكـرةـ منـ المـقاـومةـ، أيـ منـ الـيسـارـ المـتـحدـ. ولو استـمرـ الـاتـحادـ لأـمـكـنـ لـفـكـرـهـ انـ يـنـزـلـقـ نحوـ جـذـرـيـ نـهـائـيـةـ،ـ لـكـنـهـ كانـ بـحـاجـةـ إلىـ ذـلـكـ الوـسـطـ القـائـمـ عـلـىـ تـفـاهـمـ مـثـلـ:ـ كانـ الـحـزـبـ الشـيـوـعـيـ يـضـمـنـ لـهـ الـفـعـالـيـةـ الـعـلـىـ الـعـمـلـ المشـتـرـكـ،ـ وـكـانـ الـاحـزـابـ الـمـتـحـالـفـ تـقـمـسـتـهـ إـلـىـ إـنـهـ تـحـافظـ عـلـىـ الـمـذـهـبـ الـإـسـلـامـيـ وـعـلـىـ بـعـضـ الـقـيـمـ الـمـورـوـثـةـ إـذـ تعـطـيـهـاـ مـضـمـونـهـ الـحـقـيـقـيـ.ـ وـحـسـنـ تـطـاـيرـ كـلـ شـيـءـ بـدـدـأـ فيـ عـامـ ١٩٥٠ـ،ـ لـمـ يـعـدـ يـرـىـ سـوـىـ حـطـامـ.ـ وـكـانـ جـنـوـيـ فيـ نـظـرـهـ إـنـيـ أـتـعـلـقـ بـأـحـدـيـ قـطـعـ الـحـطـامـ بـأـنـتـظـارـ إـنـ تـعـيـدـ مـنـ نـفـسـهـ تـرـكـيـبـ الـمـرـكـبـ الـحـطـامـ.ـ أـمـاـ مـنـ

جمعي ، فقد اتخذت موقف في الوقت الذي تزق فيه اليسار . وكانرأي انه لا بد من العمل على اعادة بنائه . يقيناً ، ليس من القمة : بل من القاعدة . وينيناً ، كنا على غير احتكاك بالجماهير ، وبالتالي بلا قدرات . إلا ان هذا لم يكن يشوش مهمنا : فأمام الاتحاد المقدس بين البورجوازية والزعماء الاشتراكيين ، لم يكن هناك من خرج غير الوقوف الى أقرب ما يكون من الحزب ودعوة الآخرين للانضمام اليهنا . كان الواجب يقتضي بهاجمة البورجوازية بلا تهاؤن ، وبتعريه سياستها ، وتقنيد حججها الجديرة بالرثاء . وينيناً ، لم نكن نحرم على انفسنا التقاء الحزب الشيوعي والاتحاد السوفيتي . لكن لم يكن المقصود — وهذه بالأصل مهمة مستحيلة — تبديلها . انا كنا نريد أن نخلق في انتشار قرائنا صورة التفاهمات المستقبلة من خلال هذا المثل الصغير : اتفاق مع الشيوعيين لم يؤثر البتة على حريرتنا في الحكم . وهكذا كان بوسعي ان أتصور من غير رiale اني أتبني من جديد موقف ميرلو — بونتي .

والواقع ان التناقض لم يكن فييناً ، بل منذ ١٩٤٥ في موقفنا . فأن تكون مع الكل ، انا معناه انا نرفض الاختيار بين اجزاء هذا الكل . والامتياز الذي كان ميرلو يسلم به للشيوعيين لم يكن اختياراً ، بل مجرد حساب تقاضلي . وحين جاءت لحظة الاختيار ، لبث وفياً لذاته ، واغرق ذاته كيلا يبقى على قيد الحياة بعد ان ابتلعت الامواج الوحيدة . لكنني ، انا القادر الجديد ، كنت اختار الحزب باسم الوحيدة ، فقد كنت افکر بأن هذه الوحيدة لا يمكن ان تقوم من جديد إلا حوله . وهكذا فإن فكرة الاتحاد نفسها دفعت بأحدنا الى رفض الاختيار الذي فرضته على الآخر ، مع فارق زمني لا يتتجاوز بضعة اعوام . لقد جاء كل شيء من البنية ومن الحدث معاً . ففرنسا مركبة بشكل لا يمكن معه للحزب ان يتسلل السلطة بمفرده : اذن فعلينا اولاً ان نفك بالتحالفات . وكان ما يزال في وسع ميرلو ان يرى في الحكومة الثلاثية استمراراً للعجبية الشعبية . لكنني ما كنت استطيع في عام ١٩٥٢ ، والبنية الديمografية للبلاد لم يطرأ عليها تبدل يذكر ، اقول ما كنت استطيع ان اخلط بين « القوة الثالثة » —

التي لا تعدو أن تكون أكثر من قناع لليمين - وبين اتحاد الجماهير . بيد أنه لم يكن من الممكن انتزاع السلطة من اليمين بدون توحيد قوى اليسار : فمن كانت الجبهة الشعبية ماتزال الوسيلة الضرورية للانتصار في الوقت الذي جعلتها فيه الحرب الباردة مستحيلة . وبانتظار تجدد التجمع الذي كان يبدو بعيداً جداً ، كان لا بد من الحفاظ يوماً فيوماً على امكانية تجدد هذا التجمع عن طريق عقد تحالفات محلية مع الحزب . عدم الاختيار ، الاختيار : ان هذين الموقفين كانوا يتطلعان إلى الهدف نفسه رغم ما كانت بينهما من تباعد زمني قدره خمسة أعوام تقريباً . موقفان ؟ موقف واحد بالأحرى ، أقام بيننا التعارض كما لو اتنا خصمان إذ ارغم كلاً منا على الإلتحاق على احد مرکيه المتناقضين . ونسى ميرلو ارادته الاتحاد ليظل وفياً لرفضه . ونسى أنا لأحفظ للوحدة فرصتها المستقبلية ، مذهبي الشمولي ، واخترت أن أبدأ بتشديدي حدة الشقاق . ان هذه الكلمات قد تبدو مجردة . الواقع انه كان علينا ان نعيش هذه التحديات التاريخية : وهذا يعني اتنا أعنناها حياتنا واهواتنا وجلتنا . كنت أسرخ من « عفوته » : ومع ذلك كان الاتحاد يبدو ، في عام ١٩٤٥ ، وكأنه قد تم ، فما كان أسهل عليه أن يترك نفسه يحمل في تياره . وكان يسخر من سذاجتي ، من إرادتي : ففي عام ١٩٥٢ لم يعد الاتحاد قائماً ، فهل كان يكفي ان نريده في الفراغ حتى يتحقق ؟ والحقيقة اتنا جندنا تبعاً لأهلياتنا : فقد جند ميرلو في زمن الفروق الدقيقة التي لا تكاد تدرك ، وجدت انا حين جاء زمن القتلة .

ودارت بيقي وبني لوفور مناقشات حادة : فاقتربت عليه ان ينشر انتقاداته في الجلة بالذات ، فقبل ، وسلمي مقالاً خبيشاً فعلاً ، فغضبت ، وكتبت جواباً بنفس اللهجة . ولما كان ميرلو صديقاً لنا نحن الاثنين ، فقد رأى نفسه مكفراً رغمما عنه بوظيفة جديدة : اذ اضطر إلى تقديم وساطته . وكان لوفور قد اطلع على مقاله من قبيل المjalة ، وفعلت أنا مثله . وأثار مقالي غيظه : وأعلمـني بلطفه المعهود انه سينسحب نهائياً إذا لم احذف منه مقطعاً يبدو لي ، بالفعل ،

انه كان بالغ العنف من غير ما جدوى . واعتقد ان لوفور ، على ما اذكر ،  
 قام من جهته ببعض التضحيات . إلا ان هذا لا يمنع ان مقالينا كانتا على قدر  
 كبير من الشراسة . وكان ميرلو حريصاً على كل واحد منا : فتلقى جميع  
 الضربات التي تبادلناها . وكان يشعر انه اقرب إلى لوفور منه إلى بالرغم من  
 انه لم يكن على كامل وفاق معه : وهكذا اخليت عقدة لسانه . وكذلك انا .  
 واندفعنا في تفسير طويل غير مجدٍ كان يشب من موضوع إلى آخر ومن حديث  
 إلى آخر . هل توجد عفوية لدى الجماهير ؟ وهل تستطيع الجماعات ان تتحقق  
 الانسجام بينها من تقاء نفسها ؟ أسئلة ملتبسة كانت ثارة ترجمتنا إلى السياسة  
 وإلى دور الحزب الشيوعي وإلى روزا لوکسمبرغ وإلى لينين وعوداً إلى علم  
 الاجتماع وإلى الوجود بالذات ، اي إلى الفلسفة ، إلى « اسلوبنا في الحياة » ،  
 إلى « مرسانا » ، إلى انفسنا . كانت كل كلمة تحيينا من مجرى العالم الى مجرى  
 أمرجتنا ، وبالعكس . ورحننا نكتشف ، تحت خلافاتنا الفكرية عام ١٩٤١  
 التي قبلنا بها بصحوة فكري بالغ عندما كان المطروح على بساط البحث هو سرل  
 وحده ، أقول رحننا نكتشف مذهبولين ثارة نزاعات يعود مصدرها الى طفولتنا ،  
 الى الایقاعات الأولى لضوئتنا ، وطوراً ، بين اللحم والجلد ، مراءة وجمالة  
 ورغبة مجنونة في العمل لدى أحدهنا ، يخفي بها حيرته وتيهه ، ولدى الآخر  
 مشاعر انكاشية وحولاً مسحوراً . وبالطبع ما من شيء من هذا كان صحيحاً  
 او كاذباً مئة بالمئة : انا تخاصمنا لأننا كنا نظر نفس الحاسة كيما يقعن كل منا  
 الآخر او يفهمه او يتهمه . وهذا الحوار المماسي ، الذي بدأ في مكتبي ، في  
 منتصف الطريق بين النية الطيبة والنية السيئة ، استمر في سان تروبيز ، واستؤنف  
 في باريس على مقاعد مقهى بروكوب ، ثم في بيستي . وسافرت ، فكتب الي  
 رسالة طويلة جداً ، وجاوبت عليها ودرجة الحرارة ٤٠ في الظل ، ولم تنته  
 الى نتيجة . ماذا كنا نأمل ؟ في الحقيقة ، لا شيء . كنا نؤدي « عمل القطعية »  
 بالمعنى الذي ابان به فرويد ان الحِدَاد عمل . واني لاعتقد ان هذا التكرار الذي  
 كان يضللنا ، لم يكن له من غاية غير ان يفقدنا صبرنا بتؤدة ، ويحطم روابطنا

الواحدة تلو الآخر عن طريق هزات غاضبة صغيرة ، ويكتدر شفافيات صداقتنا الى ان يجعلتنا ، في نظر بعضنا البعض ، مجهولين . ولو بلغ المشروع مداه ، لكان وقع الشجار . بيد انه جاء حادث ليوقفه لحسن الحظ .

فقد اقترح عليَّ احد الماركسيين<sup>١</sup> في لقاء عابر ، ان يكتب لنا عن «تناقضات الرأسمالية» . وقد قال انه موضوع معروف ، لكنه غير مفهوم كما يحب ، وانه قادر على ان يسلط عليه أضواء جديدة . لم يكن من الحزب ، لكنه كان بحد ذاته حزبياً ، وأي حزب ! وكان على قناعة كبيرة بأنه يؤدي لي خدمة الى حد انه أقنعني بالموافقة . وأخبرت ميرلو الذي كان يعرف الرجل ، لكنه لم ينبع ببنت شفة . واضطربت الى مفاجأة باريس . وبعث بالمقال اثناء غيابي ، وكان رديئاً . ولم يستطع ميرلو ، باعتباره رئيس التحرير ، ان يعقد عزمه على نشره قبل ان تهد له بمقدمة صغيرة كتبها بنفسه وضمنها اعتذارنا للقراء . وقد استفاد من المناسبة ليلوم الكاتب في سطرين لا اكثر على انه لم يخطر له حتى ان يذكر تناقضات الاشتراكية : في مرة قادمة ، أليس كذلك ؟ وعند عودي لم يحدثني عن شيء . وعلى اثر تنبية احد معاونينا ، طلبت المسودات وقرأت المقال مع مقدمته التي زاد اغتياظي منها كون المقال او هي حجة منها . ولما كان ميرلو قد ختم العدد كايقال ، فقد غاب بدوره ولم استطع ان اجتمع به . ولم أتردد ، وقد وجدت نفسي وحيداً ، وفي حالة من الشراسة الفرحة ، لم أتردد في حذف المقدمة ، فظهر المقال عاري الرأس ، ولا حاجة لأن أروي تتمة الحادثة : فقد تلقى ميرلو ، بعد بضعة أيام ، ملازم المجلة ، وتبين ان نصه قد حذف ، وثارت ثائرته لذلك . وقبض على مساعي الهاتف وقدم لي ، عن حق هذه المرة ، استقالته : ولقد بقينا على الخط اكثر من ساعتين . كان جان كوجالساً على مقعد ، قرب النافذة ، متجمماً الوجه ، يصغي الى نصف تلك الحادثة وكل ظنه انه يشهد آخر لحظات المجلة . واتهم كل منا

١ - كاتب فرنسي معاصر ، كان سابقاً سكرتيراً لساورتر . «د.م.» .

الآخر بسوء استخدام سلطاته ، واقتربت لقاءً فوريًا ، وحاولت يجميغ الوسائل أن أرجعه عن قراره : فلم يتزعزع عن موقفه قيد أفلة . ولم يقع نظري عليه مدة بضعة أشهر . ولم يظهر ثانية في مكتب « الازمنة الحديثة » قط ولم يهتم بها ثانية قط .

إذا كنت رویت هذه القصة البلياء ، فذلك بسبب تفاهتها أولاً . فحين انكر فيها ، أقول في نفسي : « حادثة مؤسفة » ، وفي الوقت نفسه أقول : « لكن كان لا بد ان ينتهي الامر على تلك الصورة » . أي على نحو سيء بليد ، محظوظ . فقد كانت عقدة المسرحية جاهزة ، والخاتمة مقررة: وكما في « الكوميديا ديلاتارته » لم يكن متروك لنا إلا اربع ارتجال القطعية ، ولقد كان ارتجالنا رديئاً ، لكننا ، أسواء كان الفصل جيداً أم رديئاً ، لعبناه وانتقلنا إلى الفصول التالية . ولا أدرى أينما كان أكثر ذنبنا ، وهذا على كل لا يسأثر باهتمامي : والواقع أن عاقبة الننب الأخيرة كانت متضمنة في كل الدورين ، وكان مقرراً منذ زمن طويل أن نفترق ، لحبة واهية ، وكل منا يحمل وزر أخطائه . ولأنه لم يكن ممكناً لتعاوننا ان يستمر ، فقد كان لا بد ان نفترق أو تخفي الجلة .

ولولا الجلة ، لما كان الأحداث ١٩٥٠ تأثيرها الكبير على صداقتنا : فقد كنا سنتابع نقاشنا في السياسة أو كنا سنأخذ المزيد من المذر لعدم الخوض فيها . ذلك ان الحدث يمس الناس عادة جانبياً ولا يعرفون عنه شيئاً سوى هزة صماء وفتق يصعب عليهم فهمه . اللهم إلا إذا هجم عليهم وأمسك بهم من خناقهم وطروح بهم : وعلى كل الاحوال لن يفهموا ما حدث لهم . لكن ما تکاد الصدفة تضع في أيديهم أبسط وسيلة من وسائل التأثير أو التعبير عن الحركة التاريخية ، حتى تكشف القوى التي تسيرنا ، بعد ان تعرت ، وتجعلنا نكتشف « ظلنا مشلواحاً » على جدار الموضوعية الباهر للنظر . فالمجلة لم تكن شيئاً : عرض علامة من علامات الزمن ، شأن مئة ألف علامة أخرى . الا انها كانت ملكاً

---

١ - مسرح شعبي ايطالي لا يعتمد على نص مكتوب بقدر ما يعتمد على ارتجال الممثلين . (م.م) .

للتاريخ ، وعن طريقها شعر كل منا بصلابته بصفته موضوعاً تاريخياً . لقد كانت المجلة صيورتنا الموضوعية . ومن خلامها ، اعطانا بجزئها الاشياء مثائقنا ووظيفتنا المزدوجة : فلولاها لكان اتحادنا في البداية أهون وأضعف ، لكان اتصالنا فيما بعد أشد وأقوى . وهذا بديهي : يكفي ان يعلق في الشباك اصبع منا حتى تكون قد علقتنا بثيامنا . والقليل من الحرية الذي يترك لنا يتلخص في اللحظة التي نقرر فيها أن نند أو لا نند إصبعنا . وبكلمة واحدة : ان البدائيات هي من شأننا ، لكن لا يد بعد ذلك من ان تزيد مصائرنا .

ولم تكن البداية رديئة . لسبب واحد ما يزال غامضاً على ، وهو أن ميرلو طالب من اليوم الاول ، ضد إرادة جميع معاونينا ضد ارادتي ، بأضعف موقف . طالب بأن يفعل بمحرية كل ما يحلو ومن غير ان يسمى نفسه ، ورفض ان يكون هنالك نظام للمجلة يحميه من تقلبات مزاجي وضريبي الطائشة : فلكانه أراد ألا يستمد سلطته إلا من اتفاق حي ، ولكن أنيج اسلحته كان هشاشة ، ولكن سلطته المعنوية هي وحدها التي ينبغي ان تكون ضامنة لمنصبه . لم يكن يحميه شيء : وهذا السبب لم يكن ملزماً من قبيل أي شيء كان أو أي انسان كان . كان حاضراً بيننا ، مسؤولاً قدر مسؤوليتي . وخفيفاً ، حراً كالماء ، ولو كان قبل بأن يوضع اسمه على الغلاف ، فلربما كان اضطر الى محاربتي ، وربما الى ازاحتني : لكنه فكر في هذا الاحتلال من اليوم الأول ورفض من حيث المبدأ معركة ما كانت إلا لتنال من حظوظنا نحن الآتين بلا فائدة . وحين آن الاوان ، كفاه اتصال هاتفي : كان قد اتخذ قراره ، فابلغني اياه وتوارى عن الانظار . بيد أن عمله هذا كان فيه تضحيه : به ، بي ، بـ « الازمة الحديثة » . لقد وقعنا جميعاً ضحية هذه الجنائية المطهرة : فقد بتر ميرلو شيئاً من نفسه ، وتركني لمصيري بين حلقاء رهيبين ظنهم سيأكلونني حتى العظم أو سيلفظونني كما لفظوه . وترك مجلته لعدم كفاءتي . وامتص هذا التفكير العدواني القسم الأكبر من غلبه : وعلى كل الاحوال سمح لنا بأن نوقف عمل القطيعة وبأن ننقد صداقتنا .

في البدء تجتذبني . ترى هل كان يخوّنني ان توقف رؤيتي حفيظته من جديد ؟  
جائز . لكن يبدو بالأحرى انه اراد ان يترك فرصة لمستقبلنا المشترك . كنت  
القى به احياناً ، فتوقفت لهنيمة من الزمن لتبادل الحديث . وحين كنا نوشك  
على الافتراق ، كنت افتح عليه ان نلتقي ثانية في الغد ، او في الاسبوع القادم ،  
وكان يجيب بجملة حازمة : « سوف أتصل بك هاتفياً » ولم يكن يفعل . بيد  
انه كان ثمة عمل آخر قد بدأ : تصفية الزراع ، تقارب . إلا انه توقف نتيجة  
خطب ألم به : فقد ماتت والدته عام ١٩٥٣ .

كان حريصاً عليها حرصه على حياته . بل ، بتعير ادق ، كانت حياته .  
فقد كان مديناً بسعادة طفولته للعناية التي احاطته بها . وكانت الشاهد  
الصحي على حادثته : وبسبب ذلك ظلت حارسة هذه الحادثة عندما جاء  
التحقى . ولو لاها لدفن الماضي في الرمال . وبفضلها حافظ هذا الماضي على نفسه  
بعيداً عن المتناول لكن حياً . ولقد عاش ميرلو - بونتي ذلك العمر الذهبي ،  
إلى يوم حداده ، كما لو انه فردوس يزداد ابتعاداً يوماً بعد يوم وكما لو انه  
الحضور الجسدي واليومي لتلك التي وهبته اياه . كانت جميع تواطؤات الام ،  
والابن ترجعها الى ذكريات قديمة : وعلى هذا ، وطالما انها كانت حية ، فقد  
احتفظ منقى ميرلو بالمندوبة ولم يعد احياناً ان يكون اكثر من الفرق العاري  
الذى يفصل بين حيائين غير قابلين للفصل . وطالما انها كانت يتشاركان في  
إعادة بناء ما قبل التاريخ الطويل لحركته واهواهه وهو اياته ، واحياناً في  
بعضه ، فقد احتفظ بالأمل في ان يستعيد التالف المباشر مع كل شيء ، ذلك  
التالف الذي هو حظ جميع الولاد الحبوبين . لكن عندما ماتت امه ، صفت  
الريح جميع الأبواب ، وادرك انها لن تفتح ثانية . ان الذكريات الثنائية عبارة  
عن طقوس : فمن يقيض له ان يظل على قيد الحياة بعد موت الآخر لا يجد امامه  
غير أوراق جافة ، غير كلمات . وعندما التقى ميرلو - بونتي ، بعد ذلك  
بقليل ، بسيمون دى بوفوار ، قال لها بدون تصنع ، وبتفكه حزين كانت  
يقنع به انفعالاته الصادقة : « اني اكثر من نصف ميت » . او هي طفولته

التي ماتت بالأحرى : للمرة الثانية . كان قد حلم بأن يتحقق خلاصه : عن طريق الرابطة المسيحية وهو فتنى ، وعن طريق رفاقاته السياسية وهو راشد . وعند ما خاب أمله مرتين على التوالي ، اكتشف على حين فجأة سبب هذه الهزائم . فأن « ينقذ » الإنسان نفسه على جميع المستويات ، وفي « جميع الأخويات » ، إنما يعني أن يبدأ من جديد العمر الأول . والحال انتا تكرر انفسنا بلا انقطاع ، ولا نبدأ من جديد أبداً . ولما رأى ميرلو طفولته تفرق ، فهم نفسه : انه لم يتمن قط غير ان يعود اليها ، ولقد كانت هذه الرغبة المستحيلة دعوته الفريدة ، قدره . وماذا تبقى له ؟ لا شيء . وكان قد لزم الصمت منذ بعض الوقت : ولما لم يعد الصمت يكفي ، تنسّك ، وما عاد يفادر مكتبه إلا ليذهب إلى « الكوليج دي فرنس » ١ و حتى عام ١٩٥٦ لم يقع نظري عليه ثانية قط ، وكذلك كان شأن خير أصدقائه .

بيد انه لا بد ان اشير الى ما كان يجري فيه خلال الاعوام الثلاثة التي فرقت بيننا ، لكن ليس قصدي ، كا أخطرت القراء ، إلا ان اروي مغامرة صداقتة : ولهذا السبب أهتم هنا بتاريخ افكاره اكثر مما اهتم بأفكاره نفسها : فسوف يعرض غيري هذه الأفكار بالتفصيل ٢ ، وخيراً مني فيما لو عرضتها أنا . انتي إنما اريد ان ارسم صورة الرجل ، لا كما كان في نظر نفسه بل كما عاش في حياته ، وكما عشته في حياته . ولست ادري الى أي حد سأكون متقيداً بالحقيقة ، وسوف كلامي قابلاً للنقاش وسوف يرون انني أصور نفسي سلبياً بالطريقة التي اصوره بها : صحيح ، لكنني على كل الاحوال ، صادق : فأنا قول ما أخبل إلى انتي فاهمه .

الالم إنما هو الفراغ : لو تألم غيره الالم الذي تألمه لظلوا اشباه نساك ، جوفاً . لكن ألمه ، في الوقت الذي كان يفصله فيه عنا ، كان يرجعه إلى تألمه

١ - حيث كان يدرس . « ه.م. » .

٢ - باعتبار ان عدد « الاذمنة الحديثة » الذي نشر فيه مقال سارتر مكتوب كله لميرلو بوتي . « ه.م. » .

الاول . الى الحظ الذي جعله منحوساً . لقد أخذت بوحدة تلك الحياة . فمنذ ما قبل الحرب أراد أوديب الفتى هذا ، وقد ارتد الى أصوله ، ان يفهم اللاعقل العاقل الذي أتبجه . وفي الوقت الذي شارف فيه على الفهم وكتب « فينومينولوجيا الادراك » ، وتب التاريخ على خناقنا ، فتختلط ضده من غير ان يوقف أبحاثه . ولنقل ان هذه هي المرحلة الاولى في تأمله . والمرحلة الثانية تبدأ في الاعوام الأخيرة من الاحتلال وتستمر حتى عام ١٩٥٠ . ولما اكتملت اطروحته ، بدا وكأنه يترك التحقيق ويستجوب التاريخ وسياسة عصرنا . لكن اهتمامه لم يتبدل الا ظاهرياً : فكل شيء يتصل بغيره طالما ان التاريخ نوع من غلاف ، وطالما انه علينا ان نحدد موقفنا تاريخياً ، لا قبلياً ولا عن طريق « فكر مخلق » ما ، بل عن طريق الاختبار العيني للحركة التي تجربنا : لو تمعنا في قراءة ميرلو ، لوجدنا ان تعلیقاته في السياسة ليست إلا تجربة سياسية أصبحت من تلقاء نفسها وبكل معانٍ الكلمة موضوعاً للتأملات . و اذا كانت الكتابات أفعالاً ، فلننقل انه يعمل ليمتلك عمله وليلقي نفسه فيه عميقاً . و اذا ما نظرنا الى ميرلو من خلال المنظور العام للتاريخ ، رأينا فيه متفقاً خرج من الطبقات المتوسطة ، وطدت جذوره المقاومة ، وأبعده وأقصاه انفجار اليسار<sup>١</sup> . وإذا ما نظرنا اليه في ذاته ، رأينا فيه حياة ترتد على ذاتها لتلقط سؤدد الانساني في تفرده . و واضح ان خيبته عام ١٩٥٠ ، مهاتكن قاسية ، قد خدمته : فقد أبعدته عن حلباتنا الحزينة ، لكنها اقتربت عليه في الوقت نفسه هذا اللغو : ذاته ، التي ليست بذاته تماماً ولا بذاته اخرى تماماً وليس ذلك لانه سعى الى ان يفهم شأن ستندال ، الفرد الذي كانه ، بل بالأحرى لانه أراد ان يفهم ، على طريقة موتيني ، الشخص ، ذلك الخلط الذي لا مثيل له مما هو شخصي وما هو عام . بيد ان هذا لم يكن يكفي : فقد كان

١ - بديهي انه من الممكن ان نعرف جميعاً بالطريقة نفسها مع فرق ضئيل وهو ان الانحرافات متنوعة واحياناً متعاكسة الاتجاه .

ما يزال عليه ان يحمل عقداً ، وكان منهنّكما في ذلك حين جاء موت امه ليبت فيها . وان المرء ليعجب بكونه قد قتلك ، بجزءه ، هذه الصدفة التعيسة وجعل منها ضرورته الختمة والمرحلة الثالثة من تأمله تبدأ عام ١٩٥٣ ، بالرغم من ان تباشيرها كانت تلوح منذ بضع سنوات .

في البداية كانت تحقيقاً مجدداً وسهرة مأثية في آن واحد . فلقد أراد ، وقد أرجعه هذا الموت الى نفسه للمرة الثالثة ، ان ينير به ولادته . ان هذا الوليد الجديد ، هذا الرأي - المرئي الذي يظهر في عالم الرؤية ، لا بد ان يحدث له شيء ما ، منها كان ، ولو هو الموت . وهذا التوتر الاول بين الظهور والاختفاء يسميه بد «التاريخية الاولية» : ففيها وبها يحدث كل شيء ، وهي تلقي بنا من اللحظة الأولى في استحالة الرجوع الى الوراء . والبقاء على قيد الحياة بعد الولادة ، ولو ثانية واحدة ، اما هو مغامرة ، ومخاطرة ايضاً عدم البقاء على قيد الحياة بعد الولادة : ان الانسان لا يفلت من هذا اللاعقل الذي يسميه بعدم لزومنا . ولا يكفي ان نقول اتنا نولد لنموت : اتنا نحن نولد على الموت .

لكته في الوقت نفسه كان ينبع ، وهو حي ، والدته من ان تختفي نهائياً . كان قد كف عن الاعيان بالحياة الآخرة . لكن اذا كان قد حدث له في الاعوام الأخيرة أن رفض تصنيفه بين الملحدين ، فلم يكن ذلك نتيجة للشعلة المسيحية التي كانت مازالت كامنة فيه بل ليترك فرصة للراحلين . ولم يكن هذا الاحتياط بكلف : فهو بشه الحياة في انسانة ميتة عن طريق عبادته لها ، ماذا كار يفعل ؟ هل كان يبعثها في الحلم أم كان يوجد لها من العدم ؟

الحياة والموت ، الوجود والكونية : لقد اراد ان يقف عند مفترق الطرق هذا ليتابع منه تحقيقه المزدوج . وبمعنى من المعاني ، لم يطرأ اي تبدل على الافكار التي تبناها في اطروحته . وبمعنى آخر ، تبدل كل شيء حتى بات لا يُعرف : لقد غرق في ليل اللامعقة بجثثاً عما يسميه ، الان « بالجواهرى » . اتنا نقرأ على سبيل المثال في « اشارات » : « إن ما يثير اهتمام الفيلسوف في

الأنطروبوولوجي هو على وجه التحديد نظرها إلى الإنسان كما هو، في وضع حياته ومعرفته الفعلية . والفيلسوف الذي تثير اهتمامه ليس هو ذاك الذي يريد أن يفسر أو أن يبني العالم بل الذي يريد أن يعمق تغلغلنا في الكينونة » .

وعند مستوى الحضور والغياب يظهر الفيلسوف أعمى وبصيراً : إذا كانت المعرفة تدعى أنها تفسر أو تبني ، فهو لا يريد حتى أن يعرف . أنه يعيش في هذا المزيج من الأوكسجين والغاز الفقير الذي يسمى بالحق ، لكنه يأبى أن يجزئ الحقائق ويفصلها ولو كان ذلك لتوزيعها على مدارسنا وعلى كتبنا المدرسية . أنه لا يفعل شيئاً سوى أنه يعمق نفسه : أنه يترك نفسه يهوي حياً ، من غير أن يوقف مشاريعه ، في الهوة التافهة الوحيدة الملاحة له ، ليبحث في ذاته عن الباب الذي ينفتح على ليل ما لم يصبح ذاته بعد . وبذلك يكون قد حدد الفلسفة بأنها تأمل ، بالمعنى الديكارتي للكلمة ، أي توتر ابداً قائم بين الوجود والكينونة . وهذه الحبكة المتباينة هي الأصل : فحتى نفكر لابد أن تكون . وابسط فكر يتجاوز الكينونة إذ يوجدها بالنسبة إلى الغير . وهذا يتم بثقل لمع البصر : أنها الولادة العيشية والنهائية ، الحدث غير القابل للتدمير الذي يتحول إلى سؤدد ويحدد تفرد حياة من الحيوانات بما لها الحتم إلى الموت . أنه العمل ، القيم والوحشي ، الذي يحبس الكينونة في ثناياه . أنه المشروع ، اللاعقل الذي يستمر في المجتمع بصفته مبرر وجوده القادر . أنه على الأخص اللغة ، ذلك « الجوهري » ، باعتبار أن الكلمة ليست إلا الكينونة في قلب الإنسان الملقى به ليneath نفسه في معنى ما . وباختصار ، أنه الإنسان ، المبثق دفعة واحدة ، المتجاوز الماضي نحو المستقبل ، والمتجاوز كل شيء وذاته نحو الاشارة : وهذا السبب كان ميلو ييل ، في أواخر حياته ، إلى أن يعظم باستمرار من شأن اللاشعور . ولقد كان يوافق بلا ريب على قانون لا كان : « لللاشعور بنية كبنية اللغة » . لكنه اخند مكانه ، كفيلسوف ، وفي الطرف المقابل للتحليل النفسي : كان اللاشعور يسحره ككلام مقيد وكمفصلة الكينونة والوجود في آن واحد .

لقد تغير مزاج ميرلو ذات يوم على الديالكتيك واساء معاملته . وليس ذلك لانه لم يكن يقبل نقطة انطلاقه ، فهو يشرح في « اشارات » بأن الايجابي له دوماً سالبه وبالعكس : ومن هنا فإنها سيظلان ابداً متداخلين . وبجمل القول : حركة دائيرية ، والفيلسوف يدور هو الآخر : سواء أتبعد دارات موضوعه تبعاً دقيقاً وبروح خلاقة ، أم غاص حلزونياً في ليله . ولقد اعتاد ميرلو - بونتي أن يرافق كل « لا » إلى أن يراها تقلب إلى « نعم » ، وكل « نعم » إلى أن تتحول إلى « لا » . ولقد أصبح باللغ البراءة ، في أعوامه الأخيرة ، في هذه اللعبة حتى انه اخذ منها منهجاً حقيقياً . وهذا ما سأسيبه بالقلب . انه يقفر من وجهة نظر الى اخرى ، ينفي ، يؤكّد ، يبدل الزائد الى ناقص والناقص الى زائد . كل شيء متعارض وكل شيء صحيح ايضاً . ولا اضرب سوى مثال واحد : « ان فرويد يظهر في الطفوالة ، حياة راشدة ناضجة قبل الاوان ، وعلى سهل يقدر موروث من الطفوالة ، حياة راشدة ناضجة قبل الفير » ١ . على الاقل يقدر : ان الحقائق المتناقضة لا تتصارع لديه البتة . ولا خطر البتة من محاصرة الحركة ومن تسبب افججار . لكن هل هي متناقضة حقاً ؟ حتى لو قبلنا بذلك فلا بد ان نعترف بأن التناقض ، الذي يوهنه هذا التحريريض الدائري ، يفقد وظيفته « كمحرك للتاريخ » ، ويرمى في نظره الى دليل المفارقة ، والى علامة الالتباس الجوهري الحية . ان ميرلو ، باختصار ، يريد الاطروحة والتقيض . لكنه انا يرفض التركيب : فهو يأخذ عليه تحويله الديالكتيك الى لعبة بناء . اما الحركات الدائرية فهي على العكس لا تسمح بالمرة بالوصول الى نتيجة ، لكن كل حركة منها تظهر على طريقتها استعراض الكينونة والوجود . اتنا لن نعدو أن تكون اكثراً من آثار على الغضار ، نحن أبناء الطمي فيما اذا لم نبدأ بنفي هذا الغضار . ولنقلب المسألة : ماذا تفعل ، نحن الذين يقوم وجودنا المباشر على

نفي ما هو كائن ، ماذما نفعل من اللحظة الأولى إلى الأخيرة سوى اتنا نعلن عن الكينونة ، نؤسسها ، نركبها من جديد عن طريق الآخرين ومن أجلهم ، وفي وسط الذاتية المتباشلة ؟ تأسيسها ، الإعلان عنها : حسناً . لكن ان تراها مواجهة ، فلا نفكير بذلك : اتنا لا نعرف منها غير علاماتها . وعلى هذا فان الفيلسوف لن يكفر عن المراوحة في مكانه كالن تكفر المدورة عن الدوران : « ان هذه الكينونة الملوحة عبر تحرك الزمن ، المتطلع اليها دوماً إدراكنا وكينونتنا الجسدية ، لكن التي لا مجال للاتصال اليها لأن المسافة المخذوفة ستعريها من صلابة كينونتها » « كينونة الابعاد » تلك كما يقول هيديجر ، المقترحة دوماً على صبوتنا ، اغا هي الفكرة الديالكتيكية عن الكينونة كما كان يحددها بارمينين ، فيها وراء تعدد الأشياء الكائنة ، اغا هي الكينونة المنظور اليها من خلال الأشياء الكائنة ، لأنها لو فصلت عن هذه الأشياء فلن تكون غير برق وليل » ١ .

ان ميرلو لم يقطع صلاته الحبيبة : فهو ما يزال يتحدث في هذا النص عن الديالكتيك . لكنه لا يرجع الى هيغل : بل الى بارمينيد وافلاطون . ان ما يناسب التأمل هو ان يرسم دائرة حول موضوعه وأن يحوم باستمرار حول الأمكنة نفسها : فماذا يلح آنذاك ؟ أغيباً ؟ أحضوراً ؟ الاثنين معًا : فهو اسطة موشور منكسر تتشتت كينونة الخارج ، فإذا بها متعددة ، بعيدة عن المتناول . لكنها بالحركة نفسها تتبطن وتصبح كينونة الداخل ، الحاضرة بأسرها ، دوماً ، من غير ان تفقد عدم قابليتها للمس . والعكس صحيح ايضاً ، بالطبع :

١ - « اشارات » ص ١٩٧ . كان المقصود آنذاك تحديد صفات المرحلة الراهنة من البحث الفلقي . وكان ميرلو يرى فيها الصفتين التاليتين : « الوجود والديالكتيك » . لكنه كان قبيل ذلك بعده اشهر قد ألقى محاضرة في « لقاءات جنيف الدولية » عن فكر عصرنا . وجدير ان تلاحظ انه لم ينس فيها بكلمة واحدة عن الديالكتيك : بل هو على العكس يتتجنب كلمة « تناقض » في تسميته لمشكلاتنا ويكتب : « ان التجسد والغير هما متاهة التفكير والحساسية لدى المعاصرين » .

ان الكينونة الداخلية فينا ، ذلك الانطواء الشحيح الوقور ، لا تكف عن إظهار تلاؤمها مع الطبيعة ، ذلك الانبساط الالامحدود للكينونة الخارجية . وهكذا يظل ميرلو ، الدائر والمتأمل ، وفيما لفكرة التقائي ، ذلك الاجتازار البطيء المنحوب بيروق : وهذا ما ينزله خلسة منزلة المنهج تحت شكل دياlectiek مقطوع الرأس .

ان هذا النزول الى الجحيم يسمح له في النهاية بأن يكتشف أعمق الحركات الدائرية . ولقد كان اكتشافاً قليلاً : والدليل انه يذهل من شدة كثافته الداكنة . وسأذكر كيف أطلعني عليه منذ نحو سنتين : لقد بدا لي من خلال كلامه ثاقب البصيرة وموجاً ، ينظر الى المشكلات مواجهة في الوقت الذي يبدو فيه عليه انه لا يمسها إلا جانبياً . سأله ان كان يعمل . فتردد ثم قال : « لعلي سأكتب عن الطبيعة » وأضاف ليرشدي : « قرأت لدلي وايتها جملة سحرتني : إن الطبيعة رقة » . وكما امكن للقاريء ان يخمن سلفاً ، لم يضف كلمة واحدة . وتركته من غير ان اكون قد فهمت : ففي تلك الفترة كنت أدرس « المادية التاريخية » ، و الكلمة « الطبيعة » كانت تعني بالنسبة الى « مجموع معارفنا الفيزيائية - الكيميائية ». سوء تفاهم آخر : لقد نسيت ان الطبيعة في نظره هي العالم المحسوس ، ذلك العالم الكوني فعلاً الذي تصادف فيه الاشياء والحيوانات ، جسدنَا والآخرين . وحتى أفهمه ، كان لابد ان أنتظر نشر مقاله الأخير « العين والفكر » . لقد كان المفروض في هذه الدراسة الطويلة ، على ما أتصور ، ان تكون جزءاً من الكتاب الذي كان يكتبه : انه على كل الاحوال يحيينا اليه ، ويرجعنا باستمرار الى فكرة على وشك ان تقال وتظل مع ذلك غير ملفوظة .

ان ميرلو ، الذي بات معادياً للمذهب العقلي اكثر من اي وقت سبق ، يستجوب الرسام وفكرة اليدوي ، الوحشي : انه يحاول ان يتلقط في اللوحات معنى الرسم . وبهذه المناسبة ، كشفت له الطبيعة عن أسماعها . فقد قال لنا : ذلك الجبل ، الرابض بعيداً ، كيف يعلن عن نفسه ، بواسطة اشارات متقطعة

احياناً متناوية ، وخيالات رقيقة متخلخلة ، ورأيات ، وظلال متواجدة . وهذا الغبار يذهب بانعدام صلابته . لكن عيننا هي على وجه التحديد « عداد الكينونة » ، ولسوف تسبب ، بعونة هذه الاشارات الهوائية ، انهيار أثقل كتلة أرضية . ان النظر ما عاد يكتفي « بلح الكينونة عبر تحرك الزمن » : فلما كان مهمته الآن ان يظهر للوجود وحدتها الغائبة دوماً بدءاً من المتعدد . قد يقال : « أليست هذه الوحدة كانتة اذن ؟ ». أنها كانتة ، ليست كانتة : كاثوب الميت المتسلط على الأفعال » ، كوردة مalarimie « الغائبة عن كل باقة » . ان الكينونة كانتة بنا نحن الكائنين بها . وهذا كله بالطبع لا معنى له بدون الآخر . هكذا يفهم ميرلو توكيدي هوسرل « الصعب » : « ان الوعي المتعال هو ذاتية متبادلة » . انه يعتقد ان ما من انسان يمكنه الا يرى انه مرئي في الوقت نفسه : اني لنا ان نلقط ما هو كائن إن لم تكن كائنين ؟ ومن جديده يؤكد انه حتى نفكك فلا بد ان تكون : ان الشيء ، الذي يؤسس كل فرد من خلال الجميع ، الشيء الذي هو واحد دوماً وإن كان منحرفاً اخراجاً لا حدود له ، يرجع كلاماً منا عن طريق الجميع الى بناءنا الاونطولوجي . اتنا البحر، وكل حطام ، عندما يعم ، يكون عديداً كالموج ، ومطلقاً مثلها وعن طريقها . والرسام هو الصانع صاحب الامتياز ، وخير شاهد على هذا التبادل المتوسط . « ان الجسم مأخوذ في نسيج العالم لكن العالم مصنوع من قماش جسمي » . أنها حركة دائرة اخرى لكنها أعمق من غيرها لأنها تنس « متاهة التجسد » . فالطبيعة تتحول الى جسد عن طريق جسدي . لكن اذا كان الرسم يمكننا بالمقابل ، فإن رجبار الكينونة التي يامحها الرسام في الشيء ، ويشيتها على قماش اللوحة ، لا بد ان تشير في اعمق ذاته الى « التوابع » ، كينونته : « ان اللوحة .. لا تتطابق مع اي شيء ، كان بين الاشياء التجريبية الا بشرط ان تكون لوحة تشخيصية ذاتية . أنها ليست منظراً للأشياء إلا بصفتها منظراً للأشياء .. يظهر كيف ان الاشياء تجعل من نفسها اشياء والعالم يجعل من نفسه عالماً » . وهذا على وجه التحديد ما يعطي « عمل الرسام صفة العجالة الملحقة التي تتجاوز كل

عجاله اخرى ». فالرسام يقدم للآخرين كينونة الداخل ، جسده ، جسدهم ، عن طريق تصوير كينونة الخارج . ولا نكون وفيناه حقه اذا قلنا « يقدم » فالثقافة كما يقول ميرلو هي « ارتقاء ». وعلى هذا فإن وظيفة الفنان المقدسة هي ان يؤسس الكينونة وسط البشر ، وهذا يعني ان يتتجاوز « غطاء الكينونة الخام الذي يجهله رجل العمل » نحو تلك الكينونة السامية التي هي المعنى الفنان ، وكذلك كل فرد فينا ، فالتبير كما يقول هو « جوهر الجسم ». وهل هناك ما يعبر عنه غير الجسم : اننا لا نقوم بحركة واحدة من غير ان نبعثه ونؤسه ونقدمه . والتاريخية الأولية ، ولادتنا على الموت ، هي ابتداء الأعماق الذي يصبح الحدث عن طريقه انساناً ويظهر كينونته بسميته الأشياء . وهذا هو ايضاً تاريخ الماجدة من خلال أعمق جذرية فيها : « اي اسم غير التاريخ نسمى به هذا الوسط الذي يفتح فيه على حين غرة شكل » مثقل بالاحتالية دورة من دورات المستقبل ويفرض علينا سلطته كما لو انها سابقة الوجود » .

هذا هي في البدء أفكاره النهاية : وقد قلت ان فلسفته الأخيرة « المقلة بالاحتالية » ، المتأكلة بتؤدة لصدفه والتي أوقفتها الصدفة ، قد بدأت في نظري باكتشاف قلي . فمقابل الحداد والغياب يتكشف هو بدوره : ان « عداد الكينونة » هو نفسه . ولقد بقىت له حفنة من الذكريات والذخائر ، لكن نظرنا لا يلوك حتى هذه الحفنة ليميز الكينونة من الجبل : من رثاث الذاكرة سينتشل القلب كينونة الاموات ، ومن الحدث الذي قتلهم سيخنق بعثهم . وليس المطلوب ان تعاد الى الابتسامة الراحلة والكلمات أبديتها فحسب : فإحياءها انما يعني أن نعمقها ، ان نحوها الى ذاتها ، كل يوم أكثر قليلاً ، بواسطة كلماتنا وابتساماتنا ، الى ما لا نهاية . ان للأموات تقديمهم وهو تاريخنا . وهكذا جعل ميرلو من نفسه حارساً لامه كما كانت حارسة لطفولته . لقد اراد ، هو الذي ولد منها على الموت ، ان يكون الموت بعثاً لها . ولهذا السبب وجد في الغياب قدرات واقعية اكثر مما في الحضور . ان « العين والفكر » يشتمل على استشهاد مثير للضلال : ان ماريفو في روايته « ماريان » التي يتأمل فيها بقوه

الاهواء وعظمتها يدح البشر الذين يؤثرون ان تؤخذ منهم حياتهم على ان ينكروا كينونتهم . وما أعجب ميرلو في هذه السطور القليلة هو انها تكشف عن بلاطة غير قابلة للتدمير تحت شفافية تلك الساقية الضحلة العمق ، الحمامة ، لكن لا نظن انه ارتد الى الجوهر الديكارتي : فهو ما كاد يفلق الالالين ويعاود الكتابة لسابه الخاص ، حتى تبدلت البلاطة شرراً متقطعاً ، وأصبحت من جديد تلك الكينونة الممزقة التي علينا أن نكونها ، والتي قد لا تكون غير أمر فوضوي وانتحار قادر أحياناً على تركيبها أكثر مما يقدر انتصار حي . انت سئومن بحركة واحدة ، ما دامت هذه قاعدتنا ، كينونة الاموات عن طريق كينونتنا و كينونتنا عن طريق كينونة الاموات ، في الجامعة الانسانية .

ما الشوط الذي قطعه اذن في مسيرته في تلك الاعوام الحالكة التي حولته الى ذاته ؟ انه ليخيل اليها احياناً ، ونحن نقرأه ، ان الكينونة تختبر الانسان لتتجلى عن طريقه . الم يحدث ، بين آن وآخر ، ان خيل ميرلو ، وهو يعكس الحدود ويدور بالمعكوس ، انه يلمح فيما لست ادرى أي تفويض متعال « يستحيل الامساك به من خلال محايشه » ؟ انه يعني في احد مقالاته أحد الصوفيين على انه كتب ان الله تحيتنا . ويضيف ما معناه : لم لا ؟ انه يعلم بذلك الكلي القدرة الذي هو بحاجة الى البشر ، والذي يوضع موضع تساؤل في اعماق كل فرد ، والذي يظل الكائن الشامل ، الكائن الذي لا تكفي الذاتية المتبادلة عن تأسيسه الى ما لا نهاية ، الكائن الوحيد الذي فوصله الى أقصى حدود كينونته والذي يشاطرنا جميعاً عدم أمان المغامرة الانسانية . وبالطبع لا تعود المسألة ان تكون اكثراً من تعبير نجاري . لكنه أمر له دلالته أن يكون قد اختاره . ان كل شيء يكمن هنا : اللقطة الثمينة والمحاذفة . اذا كانت الكينونة تحيتنا ، كمسولة ماردة رثة ، يكفي اذن تبدل بسيط للغاية حتى تصبح مهمتنا . الله ، مهمة الانسان ؟ ان ميرلو لم يكتب ذلك قط ، ولقد حرم على نفسه اعتقاد ذلك : لكن لا شيء يدل على انه لم يعلم به أحياناً ، بيد ان بعثه كان أشد تماسكاً من ان يعرض شيئاً من غير ان يكون قد ثبتت صحته .

كان يعمل بلا عجلة . وكان ينتظر .

لقد قيل انه تقرب من هيدجر . وهذا امر لا ريب فيه تقريباً ، لكن لا بد ان نكون على بيته منه . فميرلو لم يجد حاجة الى تأصيل بحثه وتعويقه طالما ان طفولته كانت مضمونة له . وحين ماتت امه وتلاشت معها طفولته ، تداخل الغياب والحضور ، الكينونة واللاكينونة ، وأراد ميرلو ، عبر الفينومينولوجيا ومن غير ان يتخلى عنها قط ، ان يأخذ بقوانين الاونطولوجيا . ان ما هو كائن لم يعد كائناً ، ليس كائناً بعد ، لن يكون ابداً : على الانسان ان يعطي الكائنات كينونتها . ولقد استخلص هذه المهام من حياته ، ومن حداده . ووجد فيها مناسبة ليعيد قراءة هيدجر ، وليفهمه فهماً افضل ، لكن لا ليقع تحت تأثيره : لقد تصالب طريقتها ، هذا كل شيء . ان الكينونة هي الهم الوحيد للفيلسوف الالاني ، ويظل الانسان الهم الرئيسي لميرلو بالرغم من مفرداتها المشتركة احياناً . فحين يتكلم الاول عن « الانفتاح على الكينونة » ، استrophic رائحة الاستلاب . يقيناً ، ينفي الا تخفي عن انفسنا ان ريشة الثاني خطت احياناً كلامات مقلقة كهذه الكلمات على سبيل المثال : « ان اللانسيبي ليس من الآن فصاعداً الطبيعة في ذاتها ولا نظام ادرا ذات الوعي المطلق ولا الانسان على الاخر ، بل هو تلك « الغائبة » التي تتكتب وتعقل نفسها بين هلالين - مفصل وهيكل الكينونة التي تتحقق عبر الانسان ». ان الملالين لا يبدلان من واقع الأمر شيئاً . وعلى كل فقد قال ذلك عابراً . انه من المؤسف ان يكن لإنسان ان يكتب اليوم ان المطلق ليس الانسان . لكن ما ينكره على ملكتنا لا يسلم به لأي ملكت آخر . والواقع ان اللانسيبي عنده هو علاقة تبادل منفلقة على ذاتها : ان الانسان محدد بدعوه الاساسية التي هي ان يؤسس الكينونة ، لكن الكينونة محددة مثله بصيرها الذي هو ان تتحقق عن طريق الانسان . ولقد ذكرت كيفية ذلك ، مرتين على الاقل : في الأخوية المسيحية وفي اخوة المترى السياسي . لقد سبق لميرلو ان سعى الى التدبر بالحقيقة ، والى الانفلاق دون الصبوة . ولقد حاول فكره الاخير ، متجنبياً أكثر من اي وقت

سبق اللجوء الى التركيب الميغلي ، حاول ان يحل التناقض الذى سيحيمها فيه من الاضمحلال بواسطة عدم قابليتها للمس بالذات . وبذلك لن تعود سوى غياب وتوسل ، ومن ضعفها الامتناهى ستستمد قدرتها الفائقة . أليس هذا هو التناقض الاساسى ، بصورة ما ، في كل مذهب انسانى ؟ وهل تستطيع المادية الديالكتيكية – التي يريد الكثيرون ان ينتقدوا باسمها هذا التأمل – ان تستغني عن انطولوجيا ؟ ولو أمعنا فيها النظر ، واستبعدنا نظرية الانعكاس الlaguage ، أفلن نجد فيها ، من طرف خفي ، فكرة غطاء كينونة خام تنتج العمل والفكر وتدعمها ؟

كلا . انه لم يكفل قط عن ان يكون انسانى التزعة ذاك الذى كتب قبل بضعة اشهر فقط من موته : « حين يضيء البرق – الانسان ، ينجلي كل شيء » . ثم ماذا ؟ ان تحقيق الكينونة يعني تكريسها ، هذا مؤكد . لكنه يعني ايضاً أنسنتها . ان ميرلو لا يزعم اتنا نخسر افسنا كيما تكون الكينونة ، بل يؤكّد على العكس تماماً اتنا نخسر افسنا كيما تكون الكينونة عن طريق الفعل الذي يجعلنا نولد على ما هو انسانى . انه ما يزال يردد على مسامعنا ، هو الباسكالى أكثر منه في اي وقت مضى :

« ان الانسان متميز تيزاً مطلقاً عن الانواع الحيوانية ، لكن هذا على وجه التحديد من حيث انه لا يملك عدة أولية ومن حيث انه موطن الاحتمالية ، تحت شكل نوع عجائبى تارة ، وتحت شكل خصومة غير مقصودة تارة أخرى » وهذا يكفي كيلا يكون الانسان أبداً حيواناً من احد الانواع ولا موضوعاً لمفهوم عام ، انا بريق حدث من اللحظة التي يتجلّى فيها . لكن ميرلو يأخذ الدرس نفسه من مونتىي الانساني التزعة : « ان التفسيرات التي يمكن ان تقدمها لنا ميتافيزياء او فيزياء ما ، يردها مونتىي سلفاً لأن الانسان هو الذي « يبرهن » ايضاً على الفلسفات والعلم ولا أنها تفسر بها ... . ان الانسان لن يعقل الانسان أبداً : انا يصنعه في كل لحظة . أليس هذا هو المذهب الانساني الحق : ان الانسان لن يكون ابداً موضوعاً شاملًا للمعرفة ، بل هو ذات التاريخ .

ولا يصعب علينا أن نجد تفاؤلاً معيناً في آخر آثار الفيلسوف المهزون : لا شيء ينتهي إلى نتيجة ، لا شيء يضيع . محاولة تولد ، تؤسس دفعة واحدة إنساناً - الإنسان كله بمثل لمح البرق - وتقوت معه أو تبقى من يده على غير هدى لتنتهي على كل الأحوال بكارثة ، وتفتح في لحظة الكباشة بالذات باباً إلى المستقبل . إن سباراتا كوس ، مصارعاً ومحضراً ، هو الإنسان بأسره : أهناك تغيير خير من هذا التعبير ؟ وان كلمة واحدة هي اللغة كلها مجتمعة في بضعة مخارج صوتية . وان لوحة واحدة هي الرسم كله . يقول : « بهذا المعنى ، يوجد ولا يوجد قدم » . ان التاريخ يتوطد باستمرار في وسطنا ما قبل التاريخي . ومع كل برق ، يضيء الكل ، ويتأسس ، ويتوزع ، ويتشالش ، خالداً . ولقد أطاح لنا آبيل ورامبراند وكلي كل بدوره ان فري الكينونة في حضارة معينة ، بالوسائل التي كانت تحت متناولهم . وقبل أن يولد أو لهم بمدة طويلة ، كان الرسم كله متجلياً في مغارات لاسكو<sup>١</sup> .

وعلى وجه التجديد لأن الإنسان يتلخص باستمرار في هذا البريق التجدد أبداً ، فسوف يكون له مستقبل . احتلال الخير ، احتلال الشر : ان ميلو ما عاد يجده أحداً أو يدين أحداً . لقد وضعتنا العداوة على قيد اصبعين من البربرية . والمعجزة ، الممكنة دوماً وفي كل مكان ، قادرة على إخراجنا منها . وما دامت « كل حركة من جسمنا ومن لغتنا » ، وكل فعل من أفعال الحياة السياسية ... تأخذ تلقائياً الغير بعين الاعتبار وتجاور نفسها من خلال ما هو خاص فيها نحو ما هو عام » ، اذن فلا بد أن يكون التقدم النسبي هو الاحتلال المرجع بالرغم من انه ليس ضرورياً ولا موعوداً بالمرة ، وبالرغم من اننا لا نطلب منه ان يحسن كينونتنا بقدر ما نطلب منه أن ينطف تقليات حياتنا : « ان التجربة ستبع في النهاية ، على الأرجح ، كل الحلول الزائفة » . واغا يهذا الأمل ، على ما أعتقد ، قبل بأن يكتب بضعة تعليقات سياسية في « الاكسبريس » .

---

١ - مغارات ما قبل تاريخية اكتشفت فيها رسوم مدهشة . « ه . م » .

الشرق والغرب : اقتصادان ناميان ، مجتمعان صناعيان ، وكلاهما تزقها التناقضات . وأعتقد انه تمنى أن يستخلص ، فيما وراء النظامين ، تطلبات مشتركة على مستوى البنية التحتية ، أو على الأقل خطوط تلاقٍ : فهذه طريقة ليظل وفيها لذاته . ولقد كان المطلوب بالفعل رفض الاختيار المأني مرّة أخرى . لقد وجدت أولاً الوحدة . وبعد ضياع هذا الفردوس الصغير ، أراد أن يفضح الاستغلال في كل مكان ، ثم جبس نفسه في الصمت : ومن ثم شرع يخرج منه بحثاً في كل مكان عن دواعي الأمل . بدون أي وهم . اتنا ملويون : الروابط التي تجمع بيننا وبين الآخرين مزيفة . وما من نظام كافٍ لوحده لتحرير البشر من التواهم ، لكن لعل أولئك البشر الذين سيأتون بعدها ، جميع البشر معاً ، ستكون لهم القوة والصبر للشروع بهذا العمل .

كان مسار أفكارنا يبعد أحدها عن الآخر ، أكثر قليلاً كل يوم . وكان حداده وانزواؤه الارادي يزيد في صعوبة تلاقينا من جديد . وفي عام ١٩٥٥ كدنا نخسر بعضنا البعض نهائياً : من قبيل التجريد . فقد كتب كتاباً عن الديالكتيك<sup>١</sup> ، وتعرض فيه إلى ، بمقدمة . واجابت سيمون دي بوفوار بمقدمة مماثلة في « الأزمنة الحديثة » : كانت هي المرة الأولى والأخيرة التي تشاجرنا فيها كتابة . فنحن بنشرنا خلافاتنا بدا علينا وكأننا نجعلها نهاية لا رجوع عنها . وعلى العكس ، وفي الوقت الذي بدأ فيها الصدقة وسُكأنها قد ماتت ، بدأت تزهر من جديد بصورة غير محسوسة . ولا ريب في اتنا كنا قد حاولنا أن نتجنب العنف باهتمام أكبر مما ينبغي : ولقد كان بعض العنف ضرورياً لتصفية آخر بقایا الفيظ ، وليقول لي دفعة واحدة ونهاية ما تبقى جائماً على قلبه . وباختصار ، لم تتضخم القضية ، وفي غضون مدة وجيزة تقابلنا من جديد . كان ذلك في البندقية ، في الأشهر الأولى من عام ١٩٥٦ : كانت « الجماعة لكتاب الشرق ولكتاب

الغرب . وقد اشتراكـت فيها . وحين جلست ، رأيت أن المقعد المجاور فارغ . فانحنـيت وشاهدت على بطاقة اسم ميرلو - يوني : لقد خـيل إليـهم انـهم يـتناولـون رضـانا اذا وـضـعوا جـنـبـاـ إلى جـنـبـ . وـبـداـ الحـدـيـثـ ، وـلـمـ أـصـغـ إـلـيـهـ إـلـاـ نـصـ اـصـفـاءـ ، مـنـتـظـرـاـ قـدـومـ مـيرـلوـ ، لـيـسـ مـنـ دـوـنـ تـخـوـفـ . وـجـاءـ مـتـأـخـراـ كـعـادـتـهـ . كـانـ أـحـدـهـ يـتـكـلـمـ ، فـعـرـ منـ خـلـفـيـ ، عـلـىـ أـطـرـافـ قـدـمـيـ ، وـرـبـتـ عـلـىـ كـتـفـيـ ، وـحـيرـ اـسـتـدـرـتـ اـبـتـسـمـ لـيـ . وـطـالـتـ الـمـاـدـهـاتـ بـضـعـةـ اـيـامـ : لـمـ نـكـنـ ، أـنـاـ وـهـوـ ، عـلـىـ وـفـاقـ كـامـلـ إـلـاـ عـنـدـمـاـ كـانـ الـغـيـظـ يـتـمـلـكـنـاـ مـعـاـ حـينـ كـانـ يـنـتـقـلـ دـوـرـ الـكـلـامـ إـلـىـ اـيـطـالـيـ مـفـرـطـ الـفـصـاحـةـ وـالـىـ اـنـكـلـيـزـيـ مـفـرـطـ الـسـذـاجـةـ مـفـوضـيـنـ بـتـفـشـيلـ الـشـرـوـعـ . لـكـنـنـاـ كـنـاـ نـشـرـ ، بـيـنـ ذـلـكـ العـدـدـ الـكـبـيرـ مـنـ اوـلـئـكـ الـرـجـالـ الـتـبـاـيـنـيـنـ إـلـىـ أـبـعـدـ الـمـدـوـدـ الـدـيـنـ كـانـ بـعـضـهـمـ أـكـبـرـ مـنـاسـاـ وـيـعـضـهـمـ الـآـخـرـ أـصـفـ سـنـاـ ، وـالـدـيـنـ قـدـمـواـ مـنـ أـرـجـاءـ اوـرـوـبـاـ الـأـرـبـعـةـ ، كـنـاـ نـشـرـ بـأـنـ تـقـافـةـ وـاحـدـةـ ، بـأـنـ تـجـرـيـةـ وـاحـدـةـ ، لـاـ قـيـمـةـ لـهـاـ إـلـاـ بـالـنـسـبـةـ إـلـيـنـاـ ، تـجـمـعـانـ بـيـنـنـاـ ، وـقـضـيـنـاـ عـدـةـ اـمـسـيـاتـ مـعـاـ ، فـيـ شـيـءـ مـنـ الـحـرـجـ ، وـلـيـسـ بـغـرـدـنـاـ قـطـ : وـكـانـ هـذـاـ فـيـ صـالـخـنـاـ ، لـأـنـ أـصـدـقـاـنـاـ الـخـاصـرـينـ كـانـوـاـ يـحـمـوـنـاـ مـنـ أـنـفـسـنـاـ ، مـنـ حـاـوـلـةـ الـإـقـادـمـ عـلـىـ تـوـثـيقـ الـأـوـاصـرـ الـصـمـيمـةـ بـيـنـنـاـ مـنـ جـدـيدـ قـبـلـ الـأـوـانـ . وـتـيـجـةـ هـذـاـ ، لـمـ تـبـادـلـ الـحـدـيـثـ إـلـاـ مـعـ بـعـضـنـاـ الـبـعـضـ . وـكـنـاـ تـمـنـيـ ، مـنـ غـيرـ أـنـ تـؤـخـذـ بـالـأـوـهـامـ عـنـ مـدـىـ أـهـمـيـةـ الـمـبـاـحـثـاتـ ، أـنـ تـسـتـأـنـفـ فـيـ الـعـامـ الـقـادـمـ : هـوـ لـأـنـهـ كـانـ مـحـزـونـاـ وـأـنـاـ «ـلـأـعـلـىـ كـلـمـةـ»ـ الـيـسـارـ . أـمـاـ فـيـاـ يـتـعـلـقـ بـكـتـابـةـ الـبـيـانـ الـخـاتـمـيـ ، فـقـدـ كـانـ رـأـيـنـاـ وـاحـدـاـ . وـلـمـ يـكـنـ هـذـاـ بـنـيـ أـهـمـيـةـ لـكـنـهـ كـانـ الدـلـيلـ عـلـىـ أـنـ يـوـسـعـ الـعـمـلـ الـمـشـرـكـ أـنـ يـقـرـبـ بـيـنـنـاـ ثـانـيـةـ .

وـتـقـيـنـاـ مـنـ جـدـيدـ : فـيـ رـوـمـاـ ، ثـمـ فـيـ بـارـيـسـ ثـانـيـةـ . وـكـانـتـ الـمـرـحـلـةـ الثـانـيـةـ : بـيـفـرـدـنـاـ . كـانـ الـحـرـجـ مـاـ يـزـالـ مـوـجـودـاـ ، لـكـنـهـ كـانـ يـعـيلـ إـلـىـ التـلـاـشـيـ . وـوـلـدـ شـعـورـ آـخـرـ : الـعـذـوبـيـةـ . أـنـ هـذـهـ الـعـاطـفـةـ الـشـجـيـةـ ، الـمـأـتـيـةـ الـخـنـانـ ، تـقـرـبـ مـنـ جـدـيدـ بـيـنـ صـدـيقـيـنـ مـنـهـمـكـيـنـ مـزـقـ كـلـ مـنـهـاـ الـآـخـرـ حـتـىـ لـمـ يـقـ بـشـيـءـ مـشـرـكـ بـيـنـهـاـ غـيرـ خـصـامـهـاـ ، ذـلـكـ الـخـاصـمـ الـذـيـ كـفـ عـنـ الـوـجـوـدـ ذـاتـ يـوـمـ لـأـنـهـ اـفـقـرـ

إلى موضوع يدور حوله . والموضوع إنما كان المجلة : فلقد وحدت بيننا ثم فرقتنا . وبعد ذلك كفت حتى عن ان تفرق بيننا : ذات يوم كادت احتراساتنا ان تبذر الشقاقي بيننا : ولما اتبهنا الى ذلك بتنا نخرص ألا يداري أحدنا الآخر بالمرة : لكن بعد فوات الاوان . ومهما يكن من أمر ، فقد بات كل منا لا يلزم غير نفسه . وحين رحنا نحاول ان نحدد موقع أقدامنا ، خيل إلى بعض الشيء انتنا تبادل الأخبار عن أسرتنا : العمدة ماري ستجري عمليه ، ابن الحال شارل نجح في امتحان البكالوريا ، وأنتنا نجلس جنبا الى جنب على مقعد ، وقد دفنا ركينا ، ورحنا نرسم بطرف عڪازنا اشارات على التراب . ماذا كنا نفتقد ؟ لا العاطفة ولا التقدير : إنما المشروع . كان نشاطنا الماضي ، الذي دفن من غير ان يكون قد تمكن من تفريق شملنا ، يثار لنفسه إذ يجعل منا رجلين متلاعدي الصداقة .

كان لا بد ان ننتظر المرحلة الثالثة ، من غير ما قسر . و كنت انتظر ، واثقاً من أنني سألقاه ثانية : كنا متفقين على ادانة حرب الجزائر بلا تحفظ . وكان قد أرجع شريطه الأحمر إلى حكومة غير موليه . وكنا كلانا نعارض دكتاتورية الديغولية المفسدة . ولعلنا لم نكن على رأي واحد بقصد وسائل النضال ضدها . لكنني كنت واثقاً من انتنا ستفتف حتى حول ذلك : فالفاشية ، عندما تصعد ، تجتمع من جديد بين الاصدقاء المتلاعدين . وفي هذا العام بالذات ، رأيته في شهر آذار : كنت ألقى محاضرة في المعهد العالي ، فجاء إليها . وأثر في ذلك : فمنذ سنوات وأنا الذي كان يسعى دوماً إلى اللقاء ، ويقترح المواجهة . وللمرة الأولى جشم نفسه مشقة ذلك ، تلقائياً . لا ليسعني أعرض افكاراً يعرفها عن ظهر قلب : بل ليراني . وفي النهاية اجتمعنا بحضور هيبيوليت و كانغليم : وكانت لحظة سعيدة بالنسبة إلي . والحال اني علمت فيما بعد بأنه خيل إليه انه ما يزال يفصل بيننا نوع من شعور بالخرج . ولم يكن ثمة ظل من ذلك ، لكنني كنت مصاباً ، لسوء الحظ ، بالنزلة الواحدة وكانت متبلدة الذهن . وحين افترقنا ، لم يكن قد نطق بكلمة واحدة عن خيبته ، لكنني

أحسست ، لمنية من الزمن ، ان وجهه قد عاشه من جديد . ولم أقل بالا الى ذلك ، ورحت اقول في نفسي : « لقد عادت المياه الى مجارها ، وسوف تبدأ كل شيء من جديد ». وبعد بضعة أيام علمت بنبأ موته ، وتوقفت صداقتنا عند سوء التفاهيم الأخير هذا . ولو ظل حيا ، لكان بدماته حال عودتي ، من الجزار . اما وقد غاب ، فسوف نظل أبداً ما كناه دوماً بالنسبة الى بعضاً البعض : مجهولين .

ينبغي ألا يأخذنا الشك : إن قراءه يستطيعون ان يعرفوه ، فلقد ضرب لهم موعداً في آثاره ، وفي كل مرة سأجعل من نفسي قارئا له ، سأعرفه ، وسأعرف نفسي معرفة أفضل . ان مئة وخمسين صفحة من كتابه القادم قد انقذت من الضياع ، ثم ان هناك « العين والفكر » الذي يقول كل شيء بشرط ان نعرف كيف نفك لفظه : اتنا جميعاً « ستؤسس » هذا الفكر المزق ، وسيكون احد موشورات « ذاتيتنا المتبادلة ». وفي الوقت الذي يلخص فيه السيد بابون ، مدير البوليس ، الرأي العام بإعلانه انه ما من شيء يدهشه بعد اليوم ، يقف ميرلو في القطب المقابل معلناً اندهاشه بكل شيء : انه طفل يستغرب ويستهجن بقينياتنا التافهة نحن الاشخاص الكبار ويطرح اسئلة مستهجنة لا يرد عليها الراشدون : لماذا نعيش ؟ لماذا نموت ؟ انه ما من شيء يبدو له طبيعياً : لأن يكون ثمة وجود للتاريخ ، ولا ان يكون ثمة وجود للطبيعة . وهو لا يفهم كيف يمكن لكل ضرورة ان تقلب الى احتمال ، ولكل احتمال ان ينتهي الى ضرورة . أنه يقول ذلك ، ونحن عندما نقرأه نتجزف في هذه الحركة الدائرية التي لن نخرج منها أبداً . لكننا لسنا نحن الذين يوجه اليهم أسئلته : فهو يخشى ان تتشبث بالدوغانيات التي تطمئن . انه سيكون هو نفسه هذا الاستفهام الموجه الى نفسه لأن « الكاتب اختار عدم الأمان : وضمنا الأساسي » ، وفي الوقت نفسه الموقف الصعب الذي يكشف لنا عن هذا الوضع . وليس من اللائق ان نطالبه بأجوبية : فدرسنا لنا هو ان نعمق استقصاء أولياً . انه يذكرنا ، بعد افلاطون ، بأن الفيلسوف هو ذاك الذي

يدهش ، لكنه يضيف ، بتدقيق يفوق تدقيق استاذ اليوناني ، ان الموقف الفلسفي يختفي من اللحظة التي يتوقف فيها الاندهاش . واولئك الذين يتکهنوون له بـ « صيروة - الفلسفة - عالماً » ، يرد عليهم بأنـه حتى لو أصبح الانسان ذات يوم سعيداً وحراً وشفافاً بالنسبة الى الانسان ، فلا بد من الاندهاش لهذه السعادة المشبوهة يقدر ما تدهش اليوم لتعاستنا . ولقد كان بودي ان أقول ، لو لم تكن الكلمة مشبوهة من كثرة ما استعملت ، انه عرف كيف يجد من جديد الديالكتيك الداخلي الذي يوحد بين السائل والمسؤول ، وانه قاده الى السؤال الجوهرى الذي تتجنبه عن طريق جميع اجوتنا المزعومة . وحتى تبعـه ، فلا بد ان تتخلى عن أمانين متناقضتين لا نكف عن التأرجح بينها ، ذلك اننا نطمئن انفسنا عادة عن طريق استخدامنا لفهمـين متعارضـين لكنـهما كلـيـهما عـامـان يـنـظـرـ كلـ منـهـا اليـنـا عـلـىـ اـشـيـاءـ ، الـأـوـلـ مـنـهـماـ يـقـولـ لـكـلـ مـنـهـ اـنـهـ اـنـسـانـ بـيـنـ النـاسـ ، وـيـقـولـ لـهـ الثـانـيـ اـنـهـ آـخـرـ بـيـنـ الـآـخـرـينـ . لـكـنـ الـأـوـلـ لـاـ قـيـمةـ لـهـ لـأـنـ اـنـسـانـ لـاـ يـكـفـ عـنـ صـنـعـ نـفـسـهـ وـلـاـ يـسـتـطـعـ اـبـدـاـ اـنـ يـقـلـ نـفـسـهـ تـامـاـ . وـالـثـانـيـ يـخـدـعـنـاـ لـأـنـنـاـ مـتـشـاـهـدـونـ عـلـىـ وـجـهـ التـحـدـيـدـ مـنـ حـيـثـ انـ كـلـ وـاحـدـ مـنـ يـخـتـلـفـ عـنـ الجـمـيعـ . وـنـخـنـ إـذـ نـقـفـ مـنـ هـذـهـ الـفـكـرـةـ إـلـىـ تـلـكـ ، كـماـ تـقـفـ الـقـرـودـ مـنـ غـصـنـ إـلـىـ آـخـرـ ، تـجـنـبـ التـقـرـدـ الـذـيـ لـيـسـ هـوـ بـوـاقـعـ بـقـدـرـ مـاـ هـوـ مـطـلـبـ دـائـمـ . وـالـبـورـجـواـزـيةـ إـذـ تـقـطـعـ رـوـابـطـنـاـ مـعـ مـعـاصـرـنـاـ ، تـجـبـسـنـاـ فـيـ قـوـقـعـةـ الـحـيـاةـ الـخـاصـةـ وـتـحـدـدـنـاـ بـضـرـبـاتـ مـقـصـهـاـ كـأـفـرـادـ . اـيـ كـجـزـئـاتـ بـلـاـ تـارـيـخـ تـجـرـ نـفـسـهـ مـنـ لـحـظـةـ إـلـىـ آـخـرـ ، وـبـوـاسـطـةـ مـيـرـلوـ ، تـسـتـعـيـدـ تـقـرـدـنـاـ عـنـ طـرـيقـ اـحـتـالـيـةـ مـرـسـانـاـ فـيـ الطـبـيـعـةـ وـفـيـ التـارـيـخـ ، اـيـ عـنـ طـرـيقـ الـفـاغـرـةـ الـزـمـنـيـةـ الـتـيـ هـيـ نـخـنـ فـيـ قـلـبـ الـفـاغـرـةـ الـأـنـسـانـيـةـ . وـعـلـىـ هـذـاـ فـإـنـ التـارـيـخـ يـجـعـلـنـاـ عـامـينـ بـقـدـرـ مـاـ نـجـعـلـهـ خـاصـاـ . هـذـهـ هـيـ الـهـبـةـ الـثـمـنـيـةـ الـتـيـ يـهـبـنـاـ اـيـاـهـاـ مـيـرـلوـ إـذـ يـعـانـدـ فـيـ الـحـفـرـ فـيـ الـمـكـانـ نـفـسـهـ دـوـمـاـ : اـنـهـ يـنـطـلـقـ مـنـ عـمـومـيـةـ الـمـقـرـدـ الـمـعـرـفـةـ لـيـصـلـ إـلـىـ قـرـدـ الـعـامـ . وـهـوـ الـذـيـ سـلـطـ الضـوءـ عـلـىـ التـنـاقـضـ الرـئـيـسيـ : إـنـ كـلـ تـارـيـخـ هـوـ التـارـيـخـ كـلـهـ ، وـحـينـ يـضـيـءـ الـأـنـسـانـ - الـبـرـقـ فـإـنـ كـلـ شـيـءـ يـكـوـنـ قـدـ

فيل ، وكل حياة وكل زمن وكل عصر – سواء كانت معجزات أم إخفاقات محتملة – هي تجسدات : فالكلمة تصبح جسداً ، والسام لا تقوم له قائمة إلا عن طريق التفرد الحي الذي يشهده إذ يضفي عليه تفرد . ولا نز في هذا صيغة جديدة مكررة عن « الوعي التعبس » : بل على العكس تماماً . إن هيغل يصف التعارض المأساوي بين مفهومين مترادفين هما على وجه التحديد المفهومان اللذان قلت إنهما قطباً اماناً . لكن العمومية في نظر ميرلو ليست عامة قط إلا بالنسبة الى الفكر الحلق : أنها تولد وفقاً للجسد ، ولما كانت لم تهمنا فهي تحافظ ، في أدق درجاتها ، على تفردنا . هذا هو التتبّي الذي يتوجّب على الانطروبيولوجيا – سواء كانت تحليلاً أم ماركسية – ألا تنساه : التتبّي الى أن كل انسان ليس هو كل انسان كما يخيل في غالب الأحيان للفرويديين ، وأنه ليس من الضروري دوماً الكشف لدى الجميع عن البرق ، اي عن التعميم التفرد العمومية ، والتتبّي الى أن الاتحاد السوفياتي ليس هو ، كما يظن الديالكتيكيون المبتدئون ، مجرد بداية بسيطة للثورة العالمية ، بل الى أنه ايضاً تجسيدها وإلى أن ١٩١٧ سيعطي الاشتراكية القادمة سمات لا يمكن ان تتعارض . ان هذه المشكلة صعبة : ولن تصلص منها لا الانطروبيولوجيا المبتذلة ولا المادية التاريخية . ولم يكن قصد ميرلو ان يقدم حلولاً ، بل على العكس : لو كان بقي على قيد الحياة ، لكان أوغل أكثر فأكثر ، وهو يدور ، الى ان يدرك لب معطيات المشكلة ويؤصلها نهائياً كما نستطيع ان نتبّي ذلك في « العين والفكر » بصدق ما قاله فيه عن التاريخية الأولى . انه لم يوغل الى أقصى حدود فكره ، او أن الوقت لم يتيح له على الأقل للتغيير عنه حتى النهاية . وهذا فشل؟ كلا : انه أشبه بمتابعة لاحتلالية الولادة من قبلاحتلالية النهاية : ان هذه الحياة ، المترفة بهذا العبث المزدوج والمتأملة من البدء حتى الموت في التفرد ، تأخذ « اسلوبياً » غير قابل للتقلييد وتبرر بنفسها تبيهات كتاباته . اما هذه الكتابات ، غير القابلة للفصل عن تلك الحياة ، الأشبه ببرق لمع بين صدقتين فأضاء ليلنا ، فيمكّننا ان نطبق عليها كلمة كلمة ما كتبه في

مطلع هذا العام :

«إذا لم نكن نستطيع في الرسم ، ولا حتى في أي مجال آخر ، ان نقيم تسلسلاً في الحضارات ، ولا حتى أن نتكلم عن التقدم ، فليس ذلك لأن قدرأ من الأقدار يشدها إلى الخلف ، بل بالأحرى لأن أول الرسوم أو غل ، يعني ما ، حتى أعمق المستقبل . وإذا لم يكن من رسم قط ينجز الرسم ، بل اذا كان أي اثر لا يصل أبداً إلى الاتكتمال المطلق ، اذن فكل ابداع يغير ويشهو ويضيء ويعمق ويؤكد ويغنى ويخلق من جديد ، أو يخلق مقدماً ،سائر الابداعات . وإذا لم تكن الابداعات خبرة مكتسبة ، فليس ذلك لأنها ، كسائر الأشياء ، تمضي فحسب ، بل أيضاً لأن كل حياتها تقربياً أمامها . انه يدخل متفرداً ، هو السؤال بلا جواب ، في الثقافة العامة ، ويأخذ مكانه بكل عموميته في تفرد التاريخ . ووظيفته ، هو الذي يبدل الاحتمال إلى ضرورة والضرورة إلى احتمال ك بما يقول هيغل ، أن يحسد مشكلة التجسد . وموعدنا معه في آثاره .

ولا أريد ، اذا الذي كانت لي معه مواعيد أخرى ، ان اكذب بصدق علاقاتنا ، ولا ان اختم مقالتي بمثل هذا التفاؤل الجميل . اني ارى الان وجهه الليلي الاخير - كنا على وشك الانفراق في شارع كلود برتار - خائباً ، منغلاقاً على نفسه على حين فجأة . انه باق في ، جرحاماً مؤلماً ، يلهي الاسى وتأنيب الضمير وشيء من الضفينة . وصدقتنـا التي تبدلـت هي نفسها تتلخصـ فيـهـ الىـ الـ اـبـدـ . وليـسـ ذـلـكـ لـانـيـ اـعـلـقـ عـلـىـ الـ لـاحـظـةـ الـ اـخـيـرـ ايـ اـمـتـيـازـ مـهـاـ كانـ ضـئـلاـ ، وـلاـ لـانـيـ أـعـتـرـهاـ مـكـلـفةـ بـأـنـ تـقـولـ الـحـقـيـقـةـ حـوـلـ حـيـاةـ ماـ . لـكـنـ فيـ لـحـظـةـ الـ اـفـرـاقـ الـ اـخـيـرـ تـلـكـ ، أـجـلـ ، تـجـمـعـ كـلـ شـيـءـ : إـنـ كـلـ ضـرـوبـ الصـمـتـ الـيـ

عارضـنيـ بـهـ ، بـدـءـاـ مـنـ ١٩٥٠ـ ، مـائـةـ هـنـاـ ، سـاـكـنـةـ فـيـ ذـلـكـ الـوـجـهـ الصـامـتـ ، وـبـالـقـابـلـ يـجـدـثـ لـيـ الـيـوـمـ أـيـضـاـ اـنـ أـحـسـ بـأـبـدـيـةـ غـيـابـهـ وـكـلـهـ سـكـوتـ مـتـمـمـ . وـسـوـءـ تـفـاهـنـاـ الـاخـيـرـ - الـذـيـ مـاـكـانـ لـيـكـوـنـ بـنـيـ بـالـ لـوـ أـمـكـنـيـ أـنـ الـقـاءـ ثـانـيـةـ حـيـاـ - مـصـنـوـعـ كـمـاـ يـخـيـلـ الـيـ مـنـ نـفـسـ نـسـيجـ أـخـطـائـنـاـ الـاخـيـرـ : اـنـ لـيـسـ

الـشـيـءـ ، وـمـنـ خـلـالـهـ تـسـتـشـفـ مـوـدـنـاـ الـمـبـادـلـةـ وـرـغـبـتـاـ الـمـشـرـكـةـ فـيـ الـاـنـسـدـ

شيئاً بيننا ، لكن يستشف منه اينضـالـالـتـبـانـالـزـمـنـيـ بينـحـيـاتـنـيـاـ الـذـيـ جـعـلـنـاـ دـوـمـاـ نـأـخـذـ مـبـادـهـاتـنـاـ فـيـ غـيرـ اوـانـهـاـ . وـلـاـ اـنـضـافـتـ المـصـوـمـةـ الـىـ ذـلـكـ ، عـلـقـتـ صـحـبـتـنـاـ ، بـلـاعـنـفـ ، الـىـ اـجـلـ غـيرـ مـسـمـىـ . اـنـ الـمـوـتـ تـجـسـدـ كـالـلـادـاتـ: وـمـوـتـ، ذـلـكـ الـلامـعـنـيـ الـلـيـ بـعـنـىـ مـبـهمـ ، يـحـقـقـ ، فـيـاـ يـتـعـلـقـ بـنـاـ ، اـحـتـالـ وـضـرـورـةـ صـدـاقـةـ غـيرـ مـوـقـقـةـ . بـيـدـ اـنـهـ كـانـ اـمـامـنـاـ شـيـءـ يـمـكـنـنـاـ اـنـ نـخـاـوـلـهـ : فـتـلـؤـمـنـاـ مـعـ بـعـضـنـاـ بـعـضـ لـمـ يـكـنـ بـالـغـ السـوـمـ اـذـاـ مـاـ اـخـذـنـاـ بـعـنـ الـاعـتـيـارـ خـصـالـنـاـ وـتـفـرـاتـنـاـ ، وـعـنـفـ اـحـدـنـاـ الـصـرـيـحـ وـمـقـالـةـ الـاـخـرـ السـرـيـةـ . وـمـاـذـاـ فـعـلـنـاـ بـهـذـاـ ؟ لـاـ شـيـءـ سـوـىـ اـنـاـ تـجـبـنـيـاـ الـخـاصـ ، اـنـ كـلـ اـنـسـانـ يـسـتـطـيـعـ اـنـ يـوـزـعـ الـاـخـطـاءـ كـمـاـ يـشـاءـ : عـلـىـ كـلـ الـاحـوالـ لـمـ يـكـنـ ذـبـنـاـ كـبـيرـاـ . حـتـىـ اـنـهـ يـمـحـدـثـ لـيـ اـحـيـانـاـ اـلـاـ اـعـوـدـ اـرـىـ مـنـ مـقـاـمـرـتـاـ غـيرـ ضـرـورـتـاـ : هـكـذـاـ يـعـيـشـ الـبـشـرـ فـيـ عـصـرـنـاـ ، هـكـذـاـ يـتـحـابـتـوـرـ . صـحـيـحـ أـيـضـاـ اـنـنـاـ ، نـحـنـ الـاثـنـيـنـ ، لـمـ نـعـرـفـ كـيـفـ تـنـحـابـ . وـلـيـسـ ثـمـ مـاـ يـسـتـنـتـجـ مـنـ هـذـاـ كـلـهـ سـوـىـ اـنـ هـذـهـ الـصـدـاقـةـ الـطـوـيـلـةـ ، الـتـيـ لـمـ تـكـتـمـلـ وـلـمـ تـنـفـسـخـ ، وـالـتـيـ اـضـمـلـتـ فـيـ الـلـحظـةـ الـتـيـ كـادـتـ تـوـلـدـ فـيـهـاـ مـنـ جـدـيدـ اوـ تـنـحـطـمـ ، بـاقـيـةـ فـيـ كـجـرـحـ مـنـكـاـ أـبـدـاـ .

ـ «ـ الـازـمـنـةـ الـحـدـيـثـةـ »ـ ـ عـدـدـ خـاصـ ـ

ـ تـشـرـينـ الـاـوـلـ ـ ـ ١٩٦١ـ



## فهرس

|       |                      |
|-------|----------------------|
| ٥     | المادية والثورة      |
| ١٧    | فكرة الفينومينولوجيا |
| ٧٣    | جيروودوه وأرسطو      |
| ٨٨    | الحرية الديكارتية    |
| ١٠٦   | الإنسان والأشياء     |
| . ١٤٧ | ذهاب واياب           |
| ١٥٠   | ميرلو - بونتي        |



سلسلة « موافق »

تأليف جان بول سارتر

|     |                     |
|-----|---------------------|
| ٥٠٠ | ١ — الأدب الملزمن   |
| ٤٠٠ | ٢ — أدباء معاصرون   |
| ٤٠٠ | ٣ — جمهورية الصمت   |
| ٥٠٠ | ٤ — قضايا الماركسية |
| ٤٠٠ | ٥ — المادية والثورة |
| ٣٥٠ | ٦ — شبح ستالين      |





يشكل هذا الكتاب الحلقة الخامسة من سلسلة «مواقف» للكاتب العقري جان بول سارتر . وهو يضم مجموعة من الدراسات البارعة التي تتناول عدداً من القضايا الفكرية والسياسية والادبية بروح من الموضوعية والعمق أصبحت الميزة الرئيسية للفيلسوف الوجودية الكبير .

وقد اثارت دراسة «المادية والثورة» لدى صدورها اهتماماً كبيراً في اوساط المثقفين ، ولا سيما اليساريين ، لما تتطوّي عليه من معالجة عميقة للعلاقة بين الثورة والمذهب المادي .

ويضم الكتاب كذلك دراسة ضافية عن الفيلسوف الفرنسي المعاصر «ميرلو—بونتي» الذي كانت علاقته سارتر به علاقة عجيبة ومثيرة للفضول ، بما كان يعتورها من خصومة وخلاف في الرأي ، الى جانب الصداقات الحميمة التي كانت تربط بين الفيلسوفين .

**To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)**